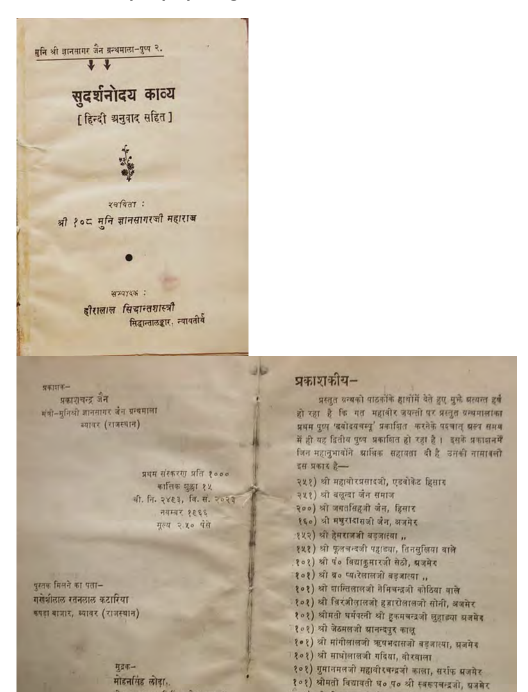
### Sudarshanodaya by Gyansagar Ji



१०१) श्री टीकमचन्दजी भंसा, अजमेर

बीर राजस्थान त्रिन्टिंग प्रेस, ब्यावर

१०१) श्री टोडरमलजी जात्रीपरसादजी हरदोई

१०१) श्री छोटेलालजी राजेन्द्रकुमारजी ,, प्रीमती भंबरीबाईबी घ० प० सेठ केशरीमलजी रांवका

४१) श्री घोसालालजी चांपानेरी वाले

४३) श्रीमतो ब्र० बुद्धाबाईजा धजमेर ३२) श्री खगनलालजी पाटनी "

४४) श्री स्त्री समाज

उक्त सर्व दातारोंको उनके ज्ञान-प्रसारमें ग्राधिक सहयोग

के लिए भूरि भूरि घन्यवाद ।

इस ग्रन्थके शीझ प्रकाशनमें संघ-संचालक श्री १०५ सुहक सन्मतिसागरजीका पूर्ण सहयोग प्राप्त हुया है ग्रीर उनकी ही प्रेरणासे उक्त आर्थिक सहायता प्राप्त हुई है। इसके लिए हम उनके बहुत आभारी हैं। दयोदयवम्यू के समान इसका भी सम्पादन श्री पं० हीरालालजी सिद्धान्तशास्त्री ने परिश्रमके साथ मल्य समयमें सम्पन्न किया है। इसलिए ग्रन्थमाला उनका माभार प्रकट करती है।

में बाशा करता हूँ कि पूज्य मुनिमहाराजकी अन्य अनुपम रचनाएं भी बहुत शीश्र ग्रन्थमालांसे प्रकाशित होकर पाठकोंके कर-कमलोंमें पहुँचेंगी भौर वे महाराजकी सुन्दर रचनाश्रोंका रसास्वादन कर इतार्यताका अनुभव करेंगे।

tao 2x-28-44 प्रधानाध्यापक दिः जैन विद्यालय

-प्रकाशचन्द्र जैन

स्यावर

( 5 )

विद्यान हैं श्रीमान पंठ गोविन्त नरहीर वैजापुरकर, एम० ए०, न्याय वेदान्त-साहित्याचाय । आप काशी के श्री स्पादाद महाविद्यालय में संस्कृताच्यापक और श्री भारत धर्म महामण्डल के प्रमुख संस्कृत पत्र 'सर्थोदय' के सम्पादक हैं। आपने संस्कृत में अपना अभिशाय छिलकर मेजा है, जो कि 'आमुख' शीर्षक से प्रशाबना के पूर्व हिन्दी अनुवाद के साथ दिया जा रहा है। दूसरे विद्वान हैं वाराणसेय संस्कृत विश्वविद्यालय के जैन बदानाध्यापक आमान् पं॰ अमृतलाल भी साहित्याचार्य । आपने काव्य को कसीटी पर कसते हम् अस्तत काइय की मीमांसा लिखकर भेजी है, जो कि आगे 'काइय-कसोटी' जीवंक से दी जा रही है, जिसमें आपने मूल प्रन्थ को शत-प्रतिशत शुद्ध सत्काव्य बतलाया है। इस उक्त दोनों ही महानुभावा के अत्यन्त आभारी हैं, जिन्होंने हमारी प्रार्थना पर समय निकाल कर अपने अभिमत लिखका मेजे।

मुदर्शनीदयकार को अन्त्य अनुप्रास रखने के छिए किनने ही स्वछों पर अनेक कठिन और अप्रसिद्ध शब्दों का प्रयोग करना पड़ा है। जैसे-प्रथम समें के सातवें श्लोक में 'भारड' शब्द के साथ समानता रखने के छिम असड़ों बच्छ का प्रयोग किया है। बहुत कम ही विद्वानों को ज्ञान होगा कि 'परह' शब्द न्यु'सकार्थक है, विश्व-छोचन कोप में 'परदःपरदे' शब्द पाया जाता है। प्रन्यकार ने अपनी प्रायः सभी रचनात्र्यों में इसी कोण-गत शब्दों का प्रयोग किया है। इसी प्रकार लोग 'नल्प' जल्द के 'शस्था' अथ से ही परिचित हैं, पर यह शब्द स्त्री-याचक भी है, यह इसी कोए से प्रमाणित है। इसिंखिये बिद्धानों को यदि किसी लाग जला के अर्थ में कुछ सम्बेह प्रतीन हो. सो उसके अर्थ का निणय के इक काम ने करें।

प्रस्तुत कात्र्य के निर्माता ने हमें बताया कि पंचम समें के प्रात्म्य में जो प्रभाती दी गई है, उसके प्रवम चरण के अही प्रभातो

#### सम्पादकीय

परम पुरुष श्री १०८ मुनि श्री ज्ञानसागरजी महाराज के द्वारा संस्कृत भाषा में निर्मित यह सुदर्शनोदय काव्य पाठकों के कर-कमलों में उपस्थित है। ब्रह्मचर्य एवं शीलब्रत में ब्रमुपम प्रसिद्धि की प्राप्त सुदर्शन सेठ का चरिन इसमें वर्णन किया गया है। अभी तक इतके चरित का वर्णन करने वाले जितने भी प्रन्य या कथानक मिले हैं, उन सब में काव्य की दृष्टि से इस सुदर्शनीदय का विशेष महत्त्व हैं, इस बात को पाठकगण इसे पढ़ते हुए स्वयं ही अनुभव करेंगे। संस्कृत बाङ मय में जैन एवं जैनेतर विद्वानों के द्वारा जितने भी काव्य-प्रन्थ रचे गये हैं, उनमें भी प्रस्तुत सुदर्शनोदय की रचना के समान अन्य रचनाएं बहुत ही कम हिष्टिगोचर होती हैं। संस्कृत भाषा के प्रसिद्ध छन्दों में रचना करना बहुत बड़े पारिडस्य का कार्य है, उसमें भी हिन्दी भाषा के अनेक प्रसिद्ध छन्दों में एवं प्रचलित राग-राग-णियां में तो संस्कृत काव्य की रचना करना और भी महान् पारिडत्य की अपेक्षा रखता है। हम देखते हैं कि मुनिश्री को अपने इस अनु-पम प्रयास में पूर्ण सफलता मिली है और उनकी प्रस्तुत रचना से संस्कृत वाङ्गय की और भी अधिक श्रीवृद्धि हुई है। जहां तक मेरी जानकारी है, इधर पांच सो वर्षों के भीतर ऐसी सुन्दर एवं उद्धाप्ट काव्य-रचना करने वाला अन्य कोई विद्वान जैन सम्प्रदाय में नहीं हुआ है। ऐसी अनुपम रचना के लिए जैन सम्प्रदाय ही नहीं, सारा भारतीय विद्रत्समाज मुनिश्री का आभारी है।

मूल प्रन्थ के मुद्रित फार्म हमने कुछ विशिष्ट विद्वानों के पास प्रस्तावना लिखने और अपना अभिप्राय प्रकट करने के लिए भेजे थे। हमें हुए है कि उनमें से काशी के दो विदानों ने हमारे निवेदन पर अपना अभिप्राय लिखकर मेजा है। उनमें प्रथम

जातो भातो। बाक्य में प्रभात शहर के तपु सकितग होते हुए भी 'धातृ' शब्द के पृक्षिंग होने के कारण एक सा अनुप्रास रखने के लिए वसे पृद्धिन रूप से प्रयोग करना पड़ा है। इसी प्रकार अनुप्रास के मौन्दर्य की दृष्टि से मुन्दर, उत्तर और प्रमुख आदि शब्दी के स्थान में कमशः सुन्दल, उत्तल और मधुल आदि शब्दों का प्रयोग किया गया हैं, क्योंकि संस्कृत साहित्य में 'र' के स्थान में 'ल' और 'ल' के स्थान में 'र' का प्रयोग विधेय माना गया है।

सवझानावय की मूल रचना के साथ हिन्दी में भी विस्तृत क्याच्या मुनिश्री ने ही लिखी है। पर पुरानी शैली में लिखी होने के कारण मनिश्री की आजा से उसी के आधार पर यह नया अनुवाद मैंने किया है। अत्यन सावधानी रखन पर भी मुख रखोकों के अनि किंग्ड एवं सन्भीरार्थक होने से, तथा शिक्ट एवं दर्थ्यक शब्दों के प्रयोगी की बहुछता से तीन स्थली पर अनुवाद में कुछ स्थलन रह गया है, जिसकी आए मुनिश्री ने ही मेरा आम आकृष्ट किया और उनके नंकेतालुसार उन स्थलों का संजोधित अर्थ परिकिष्ट में दिया

यहां यह लिखते हुए मुक्ते कोई संक्रीच नहीं है कि साहित्य मेरा प्रधान विषय नहीं है। फिर ऐसे कठिन काच्य का हिन्दी अनुवाद करना नो और भी कठिनतर कार्य है। तथापि हिन्दी अनुवाद में मूल के भाव को व्यक्त करने में जो कुछ भी थोड़ी बहुत सक्छता मुक्ते मिली हैं, उसका सारा श्रेय मुनिश्री द्वारा लिखित हिन्दी व्याख्या का ही है। जोर जो कवा या युटियह गई है यह मेरा है। पुक-संज्ञाधन में सावधानी रखते पर भी ग्रंस की असावधानीदव म अतक अबुद्धिया रह गई हैं। जिनका संशोधन श्रुजिन्सत में किमिप गया है। पाठकों से निवेदन है कि वे अन्य का स्वाच्याय करनेना: शास्त्र-रह गई अगुद्धियों की श्रुद्ध करके पढ़ें। 1 15.

होगों की क्यनी और करनी में बहुया अन्तर देखा जात। है। हो लोकीक है— पर उपरेश कुशल बहुतेरे, जे आवरहि ते जन न बनेरे। पर मुनिशी इसके अपवाद हैं। उन्होंने प्रस्तुत काव्य में मुख्य के लिए जिम धर्म का उपरेश दिया, उसे उन्होंने गृह-दशा में इस्त्यं पालन किया हैं। नथा जिस मुनि धर्म का उपरेश दिया, आज असे के स्त्र्यं पालन कर रहे हैं।

स्दर्शनोदय के समान ही भगवान महावीर के वरित का बालय लेकर आगने 'बीरोदय काव्य' की भी एक उत्तम रचना की है, जो हिन्दी अनुवाद के साथ बहुन श्रोप्र पाठकों के कर-कमलों में पहुँचेगा। आपके द्वारा रचित जयोदय महाकाव्य एक नार मुख्नाव प्रकाशित हो चुका है। विद्रासमाज ने उसका बहुत आदर किया और महाराज से उसकी संस्कृति टीका व्यक्त के लिए प्रेरणा की। महाराज ने उसके अन्ध्र कार्य किया और महाराज ने उसके अन्ध्र कार्य है। देश खापने उसके रोप मार्ग की भी संस्कृत टीका विद्रास के लिए प्रेरणा की। सहाराज ने उसके अन्ध्र कर रात्री थी। हमारी अर्थना पर विद्रास दिनों खापने उसके रोप मार्ग की भी संस्कृत टीका विद्रास वी है। उसके हिन्दी अनुवाद के लिए भी प्रयत्न चालु है और दम आशा करते हैं कि वीरोदय के प्रकाशित होने के खानवर ही जयोदय महाकाव्य भी संस्कृत टीका और दिन्दी अनुवाद के साथ हीय ही प्रकाशित होगा।

अन्त में विद्वस्थान से हमारा निवंदन है कि शुनिश्री ने जिस अनवरत अम से जीवन की अनेक अमृत्य पहियों में एकाम होकर यह अनुपम सावना जिस उहे रव से की है, उसे कार्य रूप में परिणत करने के छिर यह आवश्यक है कि अस्तुत प्रन्य को जैन परीक्षालयों एवं सर्जन विश्वविद्यालयों के पटनकम में निवंदी जिस कराकर, पटन-पाटन में स्वान देकर और सुनिश्री की मावना को कार्यरूप में ती जात कर उनके प्रति अपनी हतजाना प्रकट करें।

प्राचर ज्यावर प्राप्तम में २४-११-६४

—हारालाल शास्त्रा

( % )

दृश्यं क्राव्यस्यस्य परिशील्गेन समस्तकाव्यमुल्यसौन्द्रयेश्य दृश्यं त्राप्त्रस्य त्राच्यं व्याप्त्रस्य व्याप्त्रस्य प्रश्चिमम् एव कवः प्रतिपाद्वत्रं प्रभूतं तस्य प्रतिभाति । यस्य श्रीमता मृतिवराणां ज्ञानसागरदेशनां अय थावत व्यापिनो जीवनस्य सर्वेशा समगुरूपम् । महानुभावा इमे वाराणसेय-स्थादादमहाविद्याख्यस्य भृतपृवेस्तात्रज्ञाः बालकावारिणःवास्त्रेव्याः नहज्ञकृषापाताः । छात्रजीवनेऽपि एक्सिः पराकलिक्ता नानुसुता । किमिष कार्ये कृत्या ततो लब्धं धर्मे सानीय-छात्रालये प्रतिकररूपेण दल्वेव दशक्ति स्म । निष्धीयचरित्वन महाक्रक्ष्याक्ष्यस्य भवतां हृदि । वत्नुसारं भवतिः ज्ञावेयनामक् काव्यं विरायक्ष्यशित्रक्षा । ततः परं मृत्विवयित् काव्यं निर्मितम् । काव्यस्यास्य भाषानुवादो ऽपि पाणिकवपूर्णः सिविभेषं क्षेभीवाभित्यक्षकः । वयमस्य काव्यस्य बहुसः प्रवारं कान्यमानाः कविवरस्य स्वागातं व्याहरासः ।

१६-११-६६ गोविन्द न्यहरि वैजापुरकरः पासीदासा वाराणसी एम. ए. न्याय-वेदान्त-साहित्याचार्यः साहित्याच्यादवः भ्यूबेदय' सम्पादकः

#### हिन्दी अनुवाद :

गृहाश्रम में बाल ज्ञाचारी श्री भूरामल नाम से असिद्ध और अब श्री पूक्त मुनि झानसागर नाम से कहे जाने वाले महापुरुष के झारा विराचित इस सुदर्शनोदय नामक काल्य को हमने विहङ्गम इंटि में देखा। नी समीवाला यह काल्य चन्यापुरी के सुदर्शन सेठ का बरित वर्णन करवा हुआ जिनोपदिस्ट मोश्च-लक्ष्मी का पोपण

#### आमुखम्

प्वांश्रमे बालब्रह्मचारिभिः श्रीभूरामलाभिष्यः सपदि श्रीपृज्य-मुनिज्ञानसागराभिधैविरचितं 'सुदर्शनोदय' नामकाव्यमस्माभिः विहङ्गमह्या समवलोकितम् । नवसर्गात्मकमिदं चन्पापुरनगरस्थ-सुदर्शन-वणिजश्चरितं वर्णयत् जिनसम्मतां मोक्षलक्ष्मी पुष्णाति । थीरोदात्तस्य नायकस्य कथावस्तु एव एतादृशं कीतृहलावहं कविना कविंयतुं निर्वाचितं यत्काव्यस्यास्य आधन्तपाठस्य श्रीत्मुक्यं न शमयनि, प्रतिसर्गमुत्तरोत्तरं तद्वर्धत एव । प्रसन्नगम्भीरया वैदर्भी-रीत्या प्रवहति सारस्वतस्रोतसि सहद्यपाठक-मनोमीनाः सविछासं विवर्तनानि आवर्तयन्ति । अनुप्रास-श्लेषोपमोत्प्रेक्षाविरोधाभासादयोऽ छङ्कारास्तत्सविशेषमुङ्ख्छयन्ति भूपयन्ति च । श्यामकल्याण-कव्वाली-प्रभाती-सारङ्ग-काफी-प्रशृतिरागाणां कलध्वतिस्तस्य स्वाभा-थिकं कलकलं दिगुणयत् काञ्यान्तरदुर्लभं दिञ्यं सङ्गीतकं रचयति । महाकाञ्यानुगुणा नगरवर्णन-नायिकावर्णन-विलासवर्णन-निसर्ग-वर्णनाद्यो गुणा ऋपि सहजत एव यथाप्रसङ्गमत्र गुन्फिताः। सत्यपि महाकाञ्येऽस्मिन् जैनाचार-दर्शनाम्भोधिमयनसमुत्यनवनीतं तथा कीशलेन समालिन्पितं यथाऽत्र काव्यस्य कान्तासन्मितोपयोगिता मूर्ति-मती परिदृश्येत । न केवलमिदं दर्शनम् , धर्मश्च भगवतो जिनराजस्य मुनेः श्रावकादेवी मोक्षमार्गाधिष्ठितस्यैव मुखादुपदिष्टः कविना, विलासिनी जाडाणी-महिपी-नर्तकीप्रभृतीनां शुद्धसांसारिकविषय-लोलुपानां मुखेभ्योऽपि समुपदिण्टो व्यवज्ञयति धर्म-दर्शननिर्णये सदैव प्रविवेकिना भाज्यम्, आपात-दर्शनं तत्र कदाचिद् आमकमपि सम्भवेत्। अन्यच्च-तदा ताहशा परमवैषयिका अपि जनाः शास्त्र-दर्शनतस्यज्ञा आसन्निति तेषां बहुलप्रचारमपि संसुचयति ।

( 22 )

करता है। प्रस्तुन काव्य के भीरोदात्त नायक की ऐसी कीतृहछ-जनक कथा-वस्त अवि ने अपनी कविता के लिए चुनी है कि वह इस काव्य के आयोपास पढ़ने की उत्सकता को जाना महा करती, प्रतात उचारो तर प्रतिसर्गे वह बढ़ती ही जाती हैं। प्रसन्न एवं गम्भीर वदर्भी रीति से प्रवहसान इस सरस्वती नदी के प्रवाह में सहदय पाठकों के मनरूप भीन विलासपूर्वक उदर्तन-निवर्तन करने लगते हैं। अनुप्रास रलेप, उपमा, उत्पेक्षा और विरोधाभास श्रादि खळजूर इसे विशेष हर से उन्हार और विभूपित करते हैं। स्थामकल्याण, कव्याली; प्रसाति, सारंग, काफी इत्यादि रागों की मुन्दर ध्वनि उसकी स्वाभा-विक सन्दरता को दुस्भी करती हुई अन्य काठ्यां में दुर्लम ऐसे विजय संगीत की रचती है। महाफाव्य के अनुकूल नगर-वर्णन, नाविका-वर्णन, विलास-वर्णन, निसर्ग-वर्णन खादि गुण भी सहज हुप से इस काव्य में यथा स्थान असंग के अनुसार गृथे गये हैं। सहाकारय के होते हुए भी इसमें जैन आचार और दर्शन रूप समुद्र के मथन से उत्पन्न नवनीत (मक्तन) ऐसी कुशलता से समालिस्पित है कि जिससे इस कारुय की कारता-सम्मित सुन्दर उपयोगिता सूर्ति-मनी होकर दिखाई देनी है यह काउथ केवल दर्शनशास्त्र ही नहीं है; बल्कि भगवान जिनगाज का धर्मशास्त्र भी है, जिसे कि कवि ने मोक्ष मार्ग पर चलने वाले मुनि और आवकादि के उद्देश्य से निर्माण किया है। विलामिनी बाह्मणी; राजरानी और नर्तकी वेश्या आदिक-जो कि एक मात्र सांसारिक विषय के लोलुपी हैं-उनके मुखों से भी उपदेश कराया है जो यह अभिप्राय व्यक्त करता है कि धर्म और दर्शन के निर्णय में मनुष्य को सदा विवेकशील होना चाहिए, क्योंकि कपरी तौर से किसी वस्तु का देखना कदाचित् आमक भी हो सकता है। दूसरी बात यह भी सूचित होती है कि उस समय ऐसे अति विषयी लोग भी शास्त्र और दर्शन के तस्त्रज्ञ थे, तथा उनका बहलता से प्रचार था।

इस काव्य के परिशीलन से यह प्रतिभासित होता है कि इसमें कान्य-मुलभ पूर्ण सीन्दर्य के दर्शन होने पर भी मृल में वराग्य और उसके द्वारा मोक्ष-लक्ष्मी की प्राप्ति ही कवि का प्रमुख प्रतिपाद्य तस्व रहा है। जो कि श्रीमान् मुनिवर्य ज्ञानसागरजी महाराज के आज तक के जीवन में व्याप्त धर्म के सर्वया अनुरूप है। स्याद्वाद महा-विद्यालय काशी के मूतपूर्व स्नातक महानुभाव यतः बालब्रह्मचारी हैं अतः सरस्वती देवी के ये सहज ऊपापात्र बने हैं। छ।त्र-जीवन में भी इन्होंने पराया अवलम्बन नहीं लिया, किन्तु किसी भी कार्य को करके उससे प्राप्त धन को लाकर और लावालय में शुल्क रूप से हे करके ही रहते थे। नैपधचरित के समान एक महाकाव्य के रचने की आपके हृदय में परम उत्करठा थी। तदनुसार आपने 'जयोदय' नामक काव्य रचा जो, बहुत पहले प्रकाशित हो चुका है। इत्सरचान् मुनिवर्य ने यह काव्य रचा है। इस काव्य का हिन्दी मापा में अनुवाद भी पारिहत्य-पूर्ण और कवि के भाव का भली भांति अभिव्यव्यक्ष है। हम इस काव्य के वह प्रचार की कामना करते हुए कविवर का स्वागत करते हैं।

#### ( 88 )

- १,३३ पलाजिता किंगुरु एव यत्र दिरेशवर्गे मधुरस्वमत्र । विरोधिता पञ्जर एव भाति तिरीष्ठपकाडवेष्वपवादिता सु ॥३॥
- २,२ द्विजित्रतातीनगुणोऽध्वदीनः किलानकोऽध्येष पुनः प्रजीणः । विचारवानध्यविरुद्धवृत्तिमेशोज्यतो यानमयपत्रुतिः ॥४॥
- २,६ वापीव वापी सरसा सुष्रता नुद्रेय ज्ञाटीव गुणेठसन्ता । वियो: कला वा तिथिमस्कृतीटाळ ११५णी कविवेच सिद्धा ॥४॥
- ३,२६ द्रुतनाच्य स्त्रब्रधान्यया पय जारास्त्रनयोस्तु पावितः । शर्मकः समिनोऽपि वस्त्रितः सम न शेते पुनरेप शायितः ॥६॥
- ३,३८ खहो किछालोपि मनोरमायां त्वचाउनुरूपेणभनोरमायाम् । जहासि मनोऽपि न किन्तु भागो चिदेति मेऽस्वर्थमिकिन्तु सामान् ॥७
- ६,४२ भारवतस्तमधीयानो विषयाननुवाति यः। चित्रतामणि क्षिपत्येष काकोङ्ग्यनहेतये ।।=॥

यहां कमशः (१) रूपक, यमक और अनुप्रास (२) पृष्णींपमा (३) परिसंस्था । ४ विरोधाभास (४) रलेगोपमा (३) स्वभावीकि । अ वसक और को निरक्षना अकलारां का बमस्कार द्रष्टदक्य है।

कावव के बरीर का निर्माण शब्द और खर्च से होता है। शब्दाल ार शब्द की और अयोजहार खर्च की भूपित करते हैं।

प्रस्त काव्य में दोनों प्रकार के खळड़ार खादि से खन्त तक विद्यागत हैं। काव्य की खात्मा रस होता है जिसे गुण खळंछत कते हैं। प्रस्तुत काव्य में जारत रस प्रवात है जो प्रसाद गुण से विस्पृतित है। तैषध खीर धर्मणमीभ्युद्य की मांति इसमें देवभी रीति है। निषद्य पर कि एक सरकाव्य में जो विशेषनाएं होनी चाहिये वे सब इस में हैं।

### काव्य-कसीटो

प्रस्तुत काव्य जयोदय महाकाव्य का अनुज है। फलतः इसमें भी अब से इति तक उसी जैसी शाव्दी छटा दृष्टि-गोचर होती है। इसका ठुलनात्मक अध्ययन जो भी करेंगे उन्हें तथय की स्मृति न हो यह संभव नहीं। उपलब्ध जैतेतर महाकाव्यों में निषय की रचना सर्वोक्तिप्ट मानी जा रही है। इसलिये यह कहा जाता है कि 'नैषधं विद्वदोषधम'।

जिस कथानक को पुराण और इतिहास प्रस्तुत करते हैं उसी को यदि एक प्रतिभाशाली किंव भी प्रस्तुत करता है तो वह डिक-विध्वय से प्रभावित हो कर उन दोनों से भिन्न ही हिस्टियोचर होने खगता है। अलङ्कारों की सम्पुट उस में सरसता ला देती है और इसीलिए वह पाठक के मत को लुभा लेता है। इसी हिम्ट से आचार्य बामन ने उसकी माजता का प्रतिपादन किया है— 'काल्यं आधामलङ्कारान' (काल्यालङ्कार सुत्र १३६१)

श्राठ हारों के सन्तिवेश ने प्रस्तुत काव्य की सुन्दरता को बढ़ा दिया है। इसका कुछ श्राभास निस्निलिखित रहीकों से हो सकेगा:—

१,१ बीरप्रमुः स्वीयमुबुद्धिनावा भवाव्यितीरं गमितप्रजावान् । सुधीवराराध्यमुणान्वयावान् यस्यास्ति नः शास्ति कवित्वगावा ॥१॥

१,२२ उद्योतयन्तोऽपि परार्थमन्तर्घोषा बहुबीहिमया लसन्तः । यतित्वमञ्जन्तर्यविकलपभावान् नृपा इवामी महिपीश्वरा वा ॥२॥

#### ( 34 )

बाग्मट ने अपने अब्द्रार प्रत्य (१,६) में काव्य की वास्ता के तीन हेतु बतलाये हैं-(१) किसी वर्ण को गुरु बनाने के लिए उसके आगे संयुक्त वर्णों का वित्यास ।२ विस्ताों की लुझ न करना और (३) विसन्यि का अभाव- (आ) अवलीलता या कर्णकट्टता आदि दोणे की उत्पादक यण आदि सन्वियों का परित्याग । ब) तथा सन्धि-रहित पदों का उपयोग ।

प्रस्तुत काव्य में उन नीतों हेतु विद्यमान हैं। जैसे -

१,३१ जिनालयाः पर्वतसुल्यगायाः समयभूसंभवदेणनायाः। श्रृङ्गाप्रसंत्रानपयोदलण्डाः श्रीरोदसीदर्शितमानदण्डाः॥

यहां सात लघु वर्णों को संयुक्त वर्ण उनके आगे रख कर गुरु बनाया गया है। इस रलोक में कुछ मिलाकर पांच पद हैं— जीन ऊपर और दो तीचे, इन सभी के आगे विसर्ग रखे हुये हैं— उनका लोप नहीं हुआ और विरूप सन्धि या सन्धि का अभाव भी नहीं है।

श्वन्य शास्त्र खपने अपने विषयों पर प्रकाश डालने हैं पर सस्काब्य अनेकानेक विषयों पर। सुदर्शनीयय में उदात्तचरित सुदर्शन श्रेष्टी का चरित वर्णित हैं, पर प्रसङ्गनः इसमें अन्यान्य विषयों का भी वर्णन किया गया है।

अनेक काव्यों के श्रृङ्गार वर्णन में अवलीलता हॉक्टगोचर होती है, पर वह इसमें नहीं है।

साहित्य का संगीत के साथ-साथ चलना खत्यन्त छ।क्षंक होता है। प्रस्तुत जित में खनेंक राग-रागिनी वाले परा भी हैं। यह विशेषता खन्य जैन वा जैनेतर कावयों में भी प्रायः दुर्लभ है। त्रतों में त्रहाचर्य का का स्थान सर्वोपरि है। विकार के हेतुओं के उपस्थित होने पर भी सुदर्शन त्रहाचर्य से न डिगे। इनके जीवन-यून को जो भी पड़ेगा उसे सदाचारी बनने की प्रेरणा अवस्य जिल्ली।

हिन्दी अनुवाद अच्छा हुआ है। प्रस्तुत अनुवाद के विना मूळ काल्य को ठीक ठीक समझना कठिन है। परिशिष्ट में मूल को खोळने वाले संस्कृत टिप्पण यदि दिये जाते, तो अधिक अच्छा होता।

यह रचना सभी दृष्टियां से श्लाब्य है और किसी भी परीक्षालय के शास्त्रि-कक्षा के पाट्यकम में स्थान पाने योग्य है।

दि॰ १६-११-६६ **संस्कृत विश्वविद्यालय,** बाराणसी अमृतलाल जैन साहित्य-दर्शनाचार्य

#### ( 85 )

अंगहेश की चम्पापुरी में दरितवाइन नाम का राजा था और अभया नाम की उसकी रानी थी। उसी नगरी में ऋषभदास नाम के एक सेठ बे और जिनवासी नाम की उनकी सेठानी थी। सेठकी गाय-भेंसां को बराने वाला एक मुभग नाम का गुवाला था। एक बार शीतकाल में जंगल से घर को आते हुए उसने एक स्थान पर ध्यानस्थ साधु को देखा और यह विचार करता हुआ घर चला गया कि ये साध् ऐसी ठंड की रात्रि केंसे क्यानित करेंगे १ प्रात:काल आकर उसने देखा कि साबु वसी प्रकार समाधि में स्थित हैं। थोड़ी देर के बाद सुर्योदय हो जाने पर साधु ने समाधि खोळी, प्राभातिक क्रियाएं का और 'णमो अरिहंताणें (नमोऽहते। ऐसा कह वे आकाश में उद्देकर अन्यत्र चले गये। यह देखकर गुवाले के आश्चर्य का ठिकाना न रहा और वह सीचन लगा कि में उक्त मंत्र के प्रभाव से आकाश में उड़कर चले गये हैं, अतः मैं भी इस मन्त्र की आराधना करके आकाशगामिनी विद्या सिंद कर्हांगा । तत्मश्चात् वह गुवाला प्रत्येक कार्य करते हुए उक्त संत्र को अपने हमा। उसे उक मन्त्र बोलने हुः सेठ ने सुना ती उससे उसका कारण पूछा । उसने प्रत्यक्ष देखी घटना सुना दी । सेठ ने भी उसके जपते रहते की अनुमोदना की।

एक बार वह गाय-भैंसा को लेकर जंगल में गया हुआ। था कि वे गंगा-पार किसी हुए भरे खेत में चरते को निकल गई। यह पुबाल उन्हें वापिस जाते के लिए उक्त मंत्र को बोल कर ज्यों ही गंगा में छुदा कि पानी के सीतर पड़े हुए किसी तुकीले काठ से टकरा जाते से उसकी मृत्यू हो गई श्रीर वह खुगभदास सेठ की सेटानी के गर्म में आ गवा। जन्म होते पर उसका काम सुवृद्यान रखा गया। उसे सब विद्याक्षा श्रीर कलाओं में निष्ण वसाया गया।

इसी जन्यानगरी में एक सागरदत्त सेठ रहते थे। उनके मनोरमा नाम की एक सवाज सुन्दरी छड़की थी। समयानुसार दोनों

#### प्रस्तावना

संसार में जितने भी धर्म प्रचलित हैं उन सब ने आहंमा के समान बद्धाचर्य या शीलवृत का महत्त्व स्वीकार किया है। ब्रह्मचर्य की महत्ता पर आज तक बहुत कुछ लिखा जा चुका है। संसार के अमेर खास कर भारत के इतिहास में ऐसे अगणित महापुरुष हो गये हैं, जिन्होंने अपना विवाह किया ही नहीं, प्रत्युत आजीवन ब्रह्म-चारी रहकर स्त्र-पर का कल्याण किया है। अनेक ऐसे भी गृहस्य हए हैं, जिन्होंने एक पत्नीवन अङ्गीकार कर उसे भले प्रकार पालन किया है, किन्तु ऐसे व्यक्तियों की संख्या बहुत कम है, क्योंकि भारत-वर्ष के इतिहास में जितने भी महान् पुरुषों के चरित हिंछरगोचर होते हैं, उनमें उनकी अनेक स्त्रियों के होने का उल्लेख मिलता है। आज से ऋढाई हजार वर्ष पहिले बहु-विवाह की आम प्रया प्रचलित थी और लोग अनेक विवाह करते हुए अपने को भाग्यशाली समझते थे। ऐसे समय में सेठ सुदर्शन का एक पत्नीवृत धारण करना और फिर तीन-तीन बार प्रबल बाधाएं आने पर भी अपने बत पर अटल वने रहना सचमुच उनकी महत्ता को प्रकट करता है और पुरुष समाज के सम्मुख एक उत्तम आदर्श उपस्थित करता है। जैन-जैते हर शास्त्रों एवं पुराणों में स्त्रियों के शीलवत का माहात्स्य बतान वाले सहस्रों आख्यान मिलते हैं, पर सुदर्शन जैसे एक पत्नीवत वालों के नाम अंगुलियों पर गिनने लायक भी नहीं मिलते।

प्रस्तुत सुदर्शनीदय में वर्णित सुदर्शन का चरित सर्व प्रथम हमें हरिपेण के बृहत्कथा कोप में देखने को मिलता है। उसमें यह कथानक 'सुभग गोपाल' के नाम से दिया गया है। इसमें बतलाया गया है कि

#### ( 35 )

का विवाह हो गया और सुव्हांत के विता ने जिनदीक्षा ले ली। इधर सुद्धांत के दिन आनन्द से ड्यतीन होने लगे। एक बार राजप्रीहित कपिल जावण की स्त्री कपिल। ने राजधार्य से जाते हुए सुद्धांत को देखा और उनके अपूर्व सीन्द्रये पर मोहित हो गई। द्वी के द्वारा पनि की बीमारी के बहाने से उसने मकान के भीतर सुद्धांत को बुल्याया और उनका हाथ पर्क कर अपनी काम-सासना को पूर्ण करने के लिए कहा। तब बहुर सुद्धांन ने अपने को 'नवु'सक' बता कर उससे बुटकारा पाया।

एक नीर वसन्त खुट में वत-कीड़ा के लिए तगर के मब लग गये। राजा के पीछ रानी अमशा भी अपनी भाव और पुरी-दितानी निक्का के माथ जा रही थी। मार्ग में एक मुन्दर बालक का गोड़ में लिए एक जाति मुन्देर स्त्री को जाने हुए कपिछा ने देखा और रानी से पूछा—'यह डिमको स्त्री हैं ?' रानी ने बतलाय कि बह नगर-सेठ मुददान की पत्नी मनोरमा हैं। कपिछा निरम्कार के नाथ बीछो—''कहा नमुसक के भी पुत्र होते हैं ?' रानी ने पूछा— दुम केसे जानती हो कि मुददान नपुस्क हैं ? राव कपिछा ने सारी आप बीजी कहानी रानी को सुना ही। मुनकरहंसते हुए रानी ने कहा-अरी कपिछा, सेठ ने चुके ठम लिया हैं। तुझसे अपना पिछ बुद्धाने के लिए उनने अपने को नपुस्त का ति दिया, हो त सच समग्र गई ? तब किए जा अपनी होंग मिटानी हुई बोली—यहि ऐसी बात है तो आप ही सेठ को अपने जहां में करके अपनी चतुराई का परिचय देयें। किरिड़ा की बाता का गानी पर रंग नढ़ गया और बह मन ही मन सुद्दान को अपने जह से फैसाने की सोचने छगी।

उतान से घर वाषिस श्राने पर राती ने श्वपना श्रामियाय श्रुपनी पंडिता घाय से जहां । उसने राती को बहुत समझाशः पर इसकी समझ से कुछ न श्राचा । निदान पंडिता बाद न कुंभार से सात

मिट्टी के पुतने बनवाये-जो कि आकार-प्रकार में ठीक सुदर्शन के समानथे। शत में उसे वस्त्र से उक कर वह राज भवन में घूसने लगी। बारपाल ने उसे नहीं जाने दिया। धाय जबरन घुसने लगी तो द्वार-पाल का धका पाकर उसने पुतले को पृथ्वी पर पटक दिया और रोना-धोता मचा दिया कि हाय, अब महारानीजी विना पुतले के दर्शन किये पारणा केंसे करेंगी ? उसकी वात सुनकर द्वारपाल हर गया और बोला-पंहिते आज त मुक्ते क्षमा कर, मझ से मुल हो गई है। आगे से ऐसी भूल नहीं होगी। इस प्रकार वह पंडिता धाय प्रति-दिन एक-एक पुतला विना रोक-टोक के राज भवन में लाती रही। आठवें दिन अष्टमी का प्रोपयोपवास ग्रहण कर सुदर्शन सेठ श्मशान में सदा की भांति कायोत्सर्ग धारण कर प्रतिमायोग से अवस्थित थे। पंडिता दासी ने आधी रात में बहुां जाकर उन्हें अपनी पीठ पर लाद कर और ऊपर से वस्त्र डककर रानी ने महल में पहुंचा दिया। रात भर रानी ने सुदर्शन को हिगाने के लिए अनेक प्रयत्न किये, पर वे पाषाण-मृति के समान सर्वथा अवल रहे। इतने में सबेरा हो गया। भेद प्रकट होने के भय से रानी ने श्रमना त्रिया-चरित्र फेलाया और सुदर्शन को राज-सेवकों ने पकड़ लिया। राजा ने उक्त घटना सुनकर उन्हें प्राण-दरह की आज्ञा देकर बाण्डाळ को साप दिया। बाग्डाळ ने १मशान में जाकर उनपर व्या ही तलवार का प्रहार किया कि वह फुल-माला बनकर उनके राले का हार बन गई। देवताक्या ने आकाश से सुदर्शन के शीलक्षत की प्रशंसा करते हुए पुष्प-त्रपों की । जब राजा को यह ज्ञात हुआ तो वह मुद्दर्शन के पास आकर अपनी मूल के लिए क्षमा मांगने लगा। सुदर्शन ने कहा - महाराज, इसमें आपका कोई दोष नहीं है। दोष तो मेरे पुर्वेष्ठत कर्म का है। राजा ने सुदर्शन की बहुत मनाया, अपना राज्य तक देने की ओपणा की, मगर सुदर्शन ने तो पंडिता के द्वारा राज-भवन में लाते समय ही यह प्रतिज्ञा कर ली थी कि

( २२ )

हिया। भगर सुदर्शन तो सुर्दे के समान अहोल पड़े रहे। बेश्या ने तीन दिन तक अपनी सभी संभव कलाओं का प्रयोग किया, पर उन पर एक का भी आसर नहीं हुआ। अन्तमें हताझ होकर उसने सुदर्शन को रातके अंबेरे में ही शमशान में हलवा दिया।

सुदर्शन सुनिराज के श्मलान में ध्यानस्थ होते ही वह ज्यन्तरी देवी आकाश मार्ग से विहार करनी हुई उधर से खा निकली। सुद्धांत को देखते ही उसे अपना पूर्व भव याद था। गया और वदला केंग्रे की भावना से उमते सात दिन तक महावीर उरसर्ग किया। परन्तु वह उर्दे विध्वितिन नहीं कर सकी। इधर बार घानियां कर्मों के क्षत्र होने से सुदर्शन सुनिराज को केंग्रलकात प्रकट हो गया। वेशों ने आकर आठ पानिहार्थी की रचना की। सारे नगर निवासी लोग उनकी पूजा वन्दना को आये। वह देवदात्ता वीरशा और पहिला भाव भी वन्दना को गई। उपसर्ग से पराभूत ज्यन्तरी भी वन्दना को गई। उपसर्ग से पराभूत ज्यन्तरी भी वन्दना को गई। अपने केंग्रे से पराभूत ज्यन्तरी भी वन्दना को गई। अपने केंग्रे से पराभूत ज्यन्तरी भी वन्दना को गई। सुदर्शन केंग्रेश अपने केंग्रे से पराभूत ज्यन्तरी ही लोग सुनि वन गरे। कितनी ही स्त्रियां आर्थिका और कितनी ही अपने केंग्रेश केंग्रेश की प्रवासिक और कितनी ही अपने केंग्रेश केंग्रेश किया। पुनः सुदर्शन केंग्रेश विहार कर धर्मोपदेश देते हुए जीवन के अन्त से अवाति कर्मी का क्षत्र कर निर्वाण को प्राप्त हुए। जीवन के अन्त में अवाति कर्मी का क्षत्र कर निर्वाण को प्राप्त हुए।

सुदर्शन का यही कथानक कुछ पल्छविन करके परवर्शी प्रन्थ-कारों ने छिखा है, जिनमें अपभ्रं झ सुदर्शनचरित के कली आठ नयनिंद, संस्कृत सुदर्शन चरित के कली आठ सकछ कीर्ति और आरायना कथाकोश के कली ब्रह्म नेमिदच प्रमुख हैं। सबसे अन्त में अनुत सुदर्शनोदय की रचना हुई है। इन सबमें वृणित चरित में जो साम अन्तर हरिटगोचर होता है, यह इस प्रकार है:— यदि में इस आपित से बच गया, तो मुनि बन बाद गा । अतः मुदर्शन ने राज्य स्वीकार करते से इत्कार कर दिया और घर बाकर अपना अभिप्राय मनोरमा से कहा । उसने कहा— 'जो तुन्हारी गित, सो मेरी गित' । सुनकर मुदर्शन प्रसन्न हुआ । दोनों जिनालय गये । भक्तिभाव से भगवान का अभिपेक पूजन करके वहां विराजमान आवार्य से दोनों ने जिन दीक्षा लेली और सुदर्शन मुनि बनकर तथा मनोरमा आर्थिका बनकर विचरने लगें।

इधर जब रानी को अपने रहस्य-मेंद्र होने की बात जान हुई नो वह आत्म-जानि से फांसी लगा कर मर गई और व्यक्तरी देवी हुई। पंडिता धाय राजा के भय से भागकर पाटलिपुत्र की प्रसिद्ध येख्या देवदत्ता की शरण में पहुँची। यहां जाकर उससे उसने अपनी सारी कहानी सुनाई और बोली — उस सुदर्शन जेसा सुन्दर पुरुष संसार में दूसरा नहीं है और संसार में कोई भी की उसे डिगाने में समर्थ नहीं है। देवदत्ता सुनकर बोली एक बार गांद यह मेरे जाल में फंस पाये—नो देख्ंगी कि वह केंसे बचके निकलता है।

उधर सुदर्शन सुनिराज प्रामानुष्राम विद्यार करते हुए एक दिन गोचरी के लिए पाटलिपुत्र पधारे। उन्हें आता हुआ देखकर पंडिता धाय बोली-देख देवदत्ता, वह सुदर्शन आ रहा है, अब अपनी करामात दिखा। यह सुनकर देवदत्ता ने अपनी दासी भेजकर उन्हें भोजन के लिए पड़िगाह लिया। सुदर्शन सुनिराज को घर के भीतर लेजाकर उसने सब कियाड़ वन्द कर दिये और देवदत्ता ने अपने हाब-भाव दिखाना प्रारम्भ किया। सगर काठ के पुतले के समान उन पर उसका जब कोई असर नहीं हुआ; तब उसने उन्हें अपनी शस्या पर पटक लिया, उनके अंगों को गुद्द गुदाया और उनका संचालन

( २३ )

(१) हरिपेण ने अपने कथा कोश में सुदर्शन का न कामदेव के रूप में उल्लेख किया है और अन्तः इन् केवली के रूप में ही। हां, केवल ज्ञान उत्पन्न होने पर उनके आठ प्रातिहायों का प्रणंन करते हुए जिला है कि मुख्डकेवली के समयसरण की रचना नहीं होती है। यथा —

> छत्रवर्षः समृतुद्धः प्राकारो हरिविस्टरम् । मुग्डकेशिनां नास्ति मःण समवादिकम् ॥ १४७॥ छत्रमेकः शणिच्छायः भद्रपीठः मनोहरम् । मुण्डकेविताां नृतः हयमेतस्त्रजायतः ॥ १४६॥

इस उल्लेख से यह सिद्ध है कि सुदर्शन मुख्ड या सामान्य केवळी हुए हैं और सामान्य केवळियों के समवसरण-रचना नहीं होती। आठ प्रातिहार्य अवस्य होते हैं, पर तीन छत्र की जगह एक खेत छत्र और सिंहासन की जगह मनोहर भट्टपीठ होता है।

किन्तु नयनिन्द ने अपने सुदंसण-वरिड में तथा सकछ कीर्ति ने अपने सुदर्शन वरित में उन्हें स्वष्ट रूप से वौबीसवां कामदेव और वर्षमान तीर्ब कर के समय में होने वाले दश अन्तःकृत्केवछियों में से पांचवां अन्तःकृत्केवछी माना है। यथा—

(१) अन्तयङ मु कैविल सुर्णासङ, ते इह दह संख् गृणसमिङ। रिसहाइ जिणिदह तिस्ये ताम, इह होति चरम तिस्मयर जाम।। तिस्ये जाउ कय कम्म हाणि, यंजमु तिह अत्यवज्ञाणि णामेण। सुर्वेसणु तहो चरिन्तु गार्रभिन्छ अयाणकु पविन्तु।।

(ऐ० स० भ० प्रव पत्र र A.)

(२) इय सुविणोर्याहे परिमार्णगढ अच्छइ। नर बड हे पसाय पुण्णुवंतु संघण्छइ॥

(ऐ० स० भ० प्र० पत्र ३४ B.)

उक्त हो उल्लेखों में से प्रथम में पांचवें आताः इल्केबळी होने का तथा दूसरे में चरम अनक्त अर्थात् आनितम कामदेव होने का समूद्र निर्देश हैं।

सकल की ति ने भी दोनों ही रूपों में सुदर्शन को स्वीकार

किया है। यवा-

श्री अर्थमानदेवस्य यो वेदयवुक्तवांषुमान् । अन्तवुद्धवनी वेचमी वभूषाविद्यायद्वरु ॥ १.१४ ॥ कामदेवरूच दिव्याञ्जी रीडवीनीयमगैनित् । भिज्ञमभाववंद्याण्ये मुद्दशन्मुनीस्वरः ॥ १.५४ ॥

आा इरियेण ने कथानक के संक्षिप्त रूप से वर्णन करने के कारण भले ही उनका कामदेव के रूप से उन्लेख न किया हो । पर मुख्ड केवली के रूप में उनका उल्लेख अवश्य महत्त्व रखना है। त्यनित् और सक्छिकीनि के द्वारा सुदर्शन को वर्धमान नीर्थ कर के तीर्थ का पांचवां अन्तक्लेक्चली मानना भी आगमसम्मन है, इसकी पृष्टि तत्त्वार्थ राजवानिक और धवला टीका से होती है।

"संवारस्यान्तः कृतो येथ्ते अन्तकृतः निम<sup>ी</sup>- मतङ्क<sup>र</sup>-सोमिल<sup>3</sup> -रामपुत्र<sup>\*</sup>-मुद्दशेन<sup>\*</sup>-यम<sup>र</sup>-लीक<sup>8</sup>-वर्लक<sup>र</sup>-किरकम्बल-<sup>4</sup> यानाम्बद्धयुत्रा<sup>५</sup> ६ इत्येते दक्ष वर्षमान तीर्बेन्द्वरतीर्म<sup>®</sup>।

(तस्वावंतिक अ०१ सूत्र २०। धवला पु०१ पृ०१०३)

इस उल्लेख में सुदर्शन का नाम पांचवें व्यक्तःहरकेवली के ह्य में दिया गया है। जहां तक हमारी जानकारी है—व्यक्तःहत्-केवली उपसर्ग सहते सहते ही कमें का क्षपण करते हुए सुक्त हो जाते हैं, जैसे तीन पाण्डब उपसर्ग सहते हुए ही मुक्त हुए हैं। पर सुदर्शन को तो उपसर्ग होते हुए केवल जान प्रकट होने की बात कह

( 38 )

(४) सुभग गुवाला जब नदी में कृदा और काठ की चोट से मरणोन्मुख हुआ, तो उसने निदान किया कि इस मन्त्र के फल से मैं इन्हीं खपभदास सेठ के घर में उत्पन्न होंग्रे। ऐसा सपष्ट वर्णन नवलिंद और सकल कीर्ति करते हैं। यथा-

गोबो वि णियाणे तहि मरे वि, विउ विणिपय उसरे अवसरे वि ।

( सुदंसणचरित्र, पन्न ११ )

निदानमकरोदिस्यमेतन्मंत्रफलेन भी । ग्रस्यैव श्रीष्ठिनो नुनं भविष्यामि सुती महान् ॥

(सदरीन चरित; सर्ग ४ श्लोक ६४)

- (६) हरिपेण ने सुभग गुवाले के द्वारा शीतपरीपह सहने वाले मुनिराज की शीतवाथा को अमिन जलाकर दूर करने का कोई वर्णन नहीं किया है। नयनिंद और सकल कीर्ति ने उसका उल्लेख किया है।
- (७) हरिपेण ने सुदर्शन के एक गुवाल भव का ही वर्णन किया है, जब कि शेष सबने भील के भव से लेकर अनेक भवों का बर्णन किया है।
- (क्) शेष सब चरित-कारों की अपेक्षा नयनित ने सुदर्शन का चरित विस्तार से लिखा है। उनकी वर्णन शेली भी परिष्ठत, परि मार्जित एवं अपूर्व है, सुदर्शन के जन्म समय का वर्णन करते हुए वे लिखते हैं—पुत्र के जन्म लेते ही परिजनों के कल्याण की वृद्धि हुई, जल वर्षा हुई, बनों में फल-कुल खूब फले-फूले, क्रूमों में पानी भर गया, और गाया के सनों में दूध की खूब वृद्धि हुई।
- (६) नयनन्दि और सुदर्शनोदयकार ने सुदर्शन की बाल-कींडाओं का बहुत सुन्दर वर्णन किया है।
- (१०) नयनिंद ने लिखा है कि मुदर्शन जब आठ वर्ष का हुआ, तब पिता ने उसे गुरु को पढ़ाने के लिए सौंप दिया। सुदर्शन

कर नयननिंद और सफल कीर्त्ति भी हरियेण के समान उनकी गत्य-कुटी की रचना का तथा धर्मापट्टा देने और विहार करने का वर्णन करते हैं। सो यह बात विचारणीय है कि क्या अन्तःकृत्केवली के उक्त सब बातों का होना संभव है। और यदि सम्भव है, तो हरि-पेण ने उन्हें अन्तःकृत्केवली न कह कर सुएडकेवली क्यों कहा ? जब कि व्यन्तरी के हारा सात दिन तक चीर उपसर्ग महने का वे भी उल्लेख करते हैं?

सुदर्शनोद्यकारने सुदर्शन का श्रात्म कामदेव के रूप से तो उल्लेख किया है, पर श्रान्त क्रवेशको के रूप से तहीं। किन्तु सुदर्शन को केवल ज्ञान उत्पन्न होने के पश्चान ही उन्होंने उनके निराम पद प्राप्त करने का वर्णन करके उनके अन्त क्रकेवली होने की प्रशासन्तर से सूचना ही की है। यही कारण है कि उन्होंने उनकी गंपकुटी रची जाने, उपदेश देने श्रीर विहार श्रादि का कुछ भी वर्णन नहीं किया है।

- (२) हरियेण ने चन्या के राजा का नाम 'दन्ति बाहन' दिया है, पर शेप आचार्यों ने धात्रीबाहन नाम दिया ।
- (३ हरियेण ने सुदर्शन के गर्भ में खाने के स्वक स्वप्ना-दिकों का वर्णन नहीं किया है, पर शेष सबने उन्हें। पांच स्वप्नों का उल्लेख किया है, जिन्हें कि सुदर्शनीदयकार ने खिला है।
- (४) हरिपेण ने और सुदर्शनोदयकार ने सुदर्शन की जन्म निथि का कोई निर्देश नहीं किया है, जबिक नयनित्व और सकल-कीर्त्ति ने सुदर्शन का जन्म पीष सुदी ४ का बनलाया है। नयनित्व तो बुधवार का भी उल्लेख किया है यथा—

पोसे पहुलों संग पनलए हुए, बुह्नारए चडरिय तिहि संबुए। (अ्या॰ भ॰ प्रति व॰ १२ B)

( 20)

ने १६ वर्ष की अवस्था होने तक गुरु से शब्दानुशासन, लिंगानु-शासन, तर्के काव्य, छुंदशास और राजनीति को पद्मा। तथा मल्ल-युद्ध, काष्ठकर्म, लेप्यकर्म, अग्निस्तम्भन, इन्द्रजाल आदि विशार्थों को भी सीला।

- (११) नयनित्र ने पोडश वर्षीय सुदर्शन कुमार के शरीर सोत्वर्थ का बहुत ही सजीव वर्णन किया है और लिखा है कि गुरु के पास से बिशा पढ़ कर घर खाने पर, सुदर्शन जब कभी नगर के जिस किसी भी मार्ग से निकल कर बाहर बूमने जाते, तो पुर-बासिनी कियां उसे देखकर बिहल हो जाती और बसाभूपण पहिनने तक की भी उन्हें सुध-हुथ नहीं रहती थी।
- (१२) मनोरमा के शरीर-सौन्दर्य का वर्णन करते हुए प्रसंग वश नयनन्दि ने विभिन्न देशों की स्त्रियों के स्वमाय-गत वा शरीर-गत विशेषतात्रा का भी अपूर्ण वर्णन किया है।
- (१३) नयनिंद और सकलकीर्ति ने सुदर्शन के विवाह का सुदुर्त्त शोधने वाले श्रीवर ज्योतिषी के नाम का भी उल्लेख किया है, और बताबा है कि सुदर्शन मनोरमा का विवाह वैशास सुदी पंचमी को हुआ।

(१४) तयनन्दिने सुदर्शन के गाईस्थिक जीवन का भी बहुत सन्दर वर्णन किया है।

- (१४) ऋषभदास सेठ के दीक्षित होते समय ही सुदर्शन ने एक पत्नी ब्रत के साथ शावक के ब्रत प्रहण किये, इसका सभी ने समान रूप से वर्णन किया है। कपिछा बाबाणी द्वारा छल-पूर्वक बुळाने ब्रादि की घटनाएं भी सभी ने समान रूप से वर्णन की हैं।
- (१६) नयनिंद छिखते हैं कि जब अन्तिम बार मुदर्शन प्रोपधोपवास के दिन स्तशान को जाने छगे-तो उन्हें अनेक अप-शकुन हुए। इन अपशकुनों का भी उन्होंने बड़ा अनुभव-पूर्ण वर्णन

किया है। इसी खल पर उन्होंने समझान की भयानकता का जो वर्णन किया है, उसे पढते हुए एक बार इदय कांपने लगना है।

(१७) पंडिता दासी सुदर्शन को यातस्य देखकर उनसे इहती है कि यदि धर्म में जीव-दया को धर्म बनलाया है, तो मेरे

साथ बळकर मरती राजरानी की रक्षा कर।

(१८) रानी की प्रार्थना पर भी जब सुदर्शन ध्वानस्य भौन
रहते हैं, तब दोनों की विक्त-यूनियों का बड़ा ही सार्मिक वर्णन
नयतिद ने किया है। सुदर्शन रानी के राग भर बचनों को
सुनकर वा काय की कुचेस्टा को देखकर मनम विचारते हैं कि सभी
सांसारिक सुख अनत्त बार मिले और आगे किर भी उनका
मिलना सुरुभ है। किन्तु इस नहान् चारित्ररूप धन का पाना अति
दुर्लभ है, मैं इन तुच्छ विषयों के लिए कैंसे इस अमृल्य धन का
परिल्यान करूं?

(१६) मनोरमा ने जब सुना कि मेरे पति को राजा ने मारने का आदेश है दिया है, उस समय उसके करण विछाप का बड़ा ही ममें-मेदी वर्णन नयनिंद ने किया है।

(२०) सुदर्शन के कपर चाएडाछ-डारा किया गया असि-प्रहार जब हार रूप से परिणत हो गया, तब यह बात सुनकर राजा ने क्रोपित हो अनेकां सुभटों को सुदर्शन के भारने के छिए भेजा। धर्म के रक्षक एक देव ने उन सबको कील दिया। जब राजा को यह पता चला तो यह कुढ हो बड़ी सेना लेकर स्वयं सुदर्शन को भारने के छिए चला। तब देव ने भी बहुत बड़ी सेना अपनी विक्रिया से बनाई। दोनों सेनाओं में और देव तथा राजा में धभासान युद्ध हुआ। इसका बहुत बिस्तुत एवं लोम-हर्षक वर्णन नयनन्दि ने किया है। सक्लकीर्ति ने भी उक्त सभी स्वली पर नयनन्दिका अनुसरण करते हुए वर्णन किया है। किन्तु यता सुदर्शनोदय एक काव्य रूप से रचिन प्रस्व है। अता इसमें घटनाओं का विस्तृत वर्णन नहीं दिया गया है।

#### ( 30 )

में कसे आ सकता है ? खेताभ्यर-सम्मत जम्बूदीप प्रकृति में ऐसा स्पष्ट उल्लेख है कि जब इन्द्रस्थर्ग से चलता है, तब हाथी का बिस्तार हाल योजन का ही होता है। पर खाते हुए जब नन्दीश्वर हीप से इधर जम्बूदीप की ओर पहुँचता है तब उसके संकेत से हाथी के शरीर का विस्तार संकुचित हो जाता है।

- (२३) नयनन्दि और सकलकीर्त्ति दोनों ने ही हरिषेण के समान सर्वानकेवली धर्मोपदेश और विहार का वर्णन किया है।
- (२४) होनों ने हरिषेण के समान गन्धकुटी में जाकर देव-दत्ता बेश्या आदि के बन महण की चर्चा की है।
- (२४) नवनन्दि और सकलकीर्ति ने सुदर्शन का निर्वाण पीप सुदी पंचमी सोमवार के दिन बतलाया है।

नयनित के परचात् सुदर्शन का आख्यान जबा तेसिद त्त विरंचित आराधना कथा कोश में पाया जाता है। पर इसमें कथानक अति संक्षेप से दिया है। इसमें न किपालंक छळ-प्रपंच का उल्लेख हैं। नेदेव त्ता बेरेश और ज्यन्तरी के ही उपसर्ग का उल्लेख हैं। केवल एक ही बात उल्लेखनीय है कि गुणाला ने शाम को बन से घर जाते हुए एक साधु को खुले मेंदान में शिला पर अवस्थित देखा। वर पर रात में वह विवारता रहा कि इतनी तेज ठंड में वे साधु कैसे रहे होंगे? पिछली रात में वह सैंसे लेकर चरान को निकला और रखता है क वे साधु वर्षेष ज्यानस्थ विराजमान है तब उनके झरीर पर पड़े हुए तुषार (बर्फ) को उसने खपने हाथों से दूर किया, उनके पद-मदनादि किये और महान पुग्य का संचय किया। यथा —

तवा विश्वसम्भवी च मुहीत्या महिथी पुनः । वचानस्य समामोनस्य तं मुनि प्यानसंस्थितम् ।। सन्दरीरे महाजीतं तृवारं पतितं द्रतम् । (२१) सुदर्शन के सुनि वन जाने पर ज्यन्तरी के द्वारा जो घोर उपनर्ग सात दिन तक किया गया उसका रोम-हर्षक वर्णन करते हुए नयनित्र । जखते हैं कि उसके घोर उपसमें से एक बार नीनों छोक क्षोभित हो गये, पर सुदर्शन का एक रोम भी नहीं हिखा। बन्च है ऐसी हड़ना को । प्रसुत प्रन्यकारने उस ज्यन्तरी के उपसमें में मात्र इतना ही छिखा है कि उस उपसम्म के चिन्त्यन करने मात्र से हृदय में कन्पन होने छगता है। पर यह नहीं बताया कि यह उपसमें कितने दिन एक होता रहा।

(२२) सुदर्शन सुनिराज को केश्ल ज्ञान उत्पन्न होने पर इन्द्र का आसन कम्पायमान हुआ। अविधिज्ञान से सुदर्शन सुनिराज के केश्ल ज्ञान उत्पन्न होने की बात जान कर उसने सब देवी-देवताओं को साथ नेकर और ऐरावत हाथी पर बेठकर मध्य लोक को प्रस्थान किया। उस समय ऐरावत हाथी के एक लाख योजन विस्तार की ज्यार उसके शत सुन्य दन्तों पर सरोवर, कमल और उन पर अपस-राओं आदि के तृत्य का ठीक वेसा ही वर्णन किया है—जन्मा कि तीर्थ को नृत्य का ठीक वेसा ही वर्णन किया है—जन्मा कि तीर्थ को सात स्थाल परावत हाथी पर आयो है। उक्त विस्तृत लक्ष योजन याने ऐरावत हाथी पर आयो हुए जब इन्द्र भरत क्षेत्र के समीप पहुँचा, तो उसने यह देख कर कि यह सुत्र तो बहुत छोटा है—अपने ऐरावत हाथी के विस्तार को संकुचित कर लिया। नयतिर्देश किया है—

जंबुरीबट्टे जेतिओ शिख्यत तीस्त्रको किन्न संबंधि करिये। तत्थुबलमाबि आए मरो घगुराए वस्त्रक एम सुरियो ॥ (ब्यावर प्रति पत्र न्यू ),

ऐरावत हाथी के झरीर-संवरण की वात दिगम्बर प्रन्थों में नथ-तन्दि के द्वारा छिली हुई प्रथम बार ही देखने में आई है, हालांकि यह स्वाभाविक बात है; अन्यथा लाव योजन का हाथी जरा से भरत

#### ( 38 )

स्फेटियत्वा स्वहस्तेन मुनै: पादादिमर्देनम् ॥ कृत्वा स्वास्थ्यं निषायोज्जैः पुण्यभागी समूत न ॥७ =॥

(आराधना तथा कोश प्र. १०६)

उपरि वर्णित तीनों कथानकों को सामने रखकर जब हम सुदर्शनोदय में वर्णित कथानक पर दृष्टिपात करते हैं, तो जात होता है कि उपर्युक्त कथानकों का सार बहुत सुन्दर रूप से इसमें दिया हुआ है और यतः यह काव्य रूप से रचा गया है, अतः काव्यगत समस्त विशेषताओं से यह भर-पूर है। इस प्रकार समुच्चय रूप से वर्णित सुदर्शन के चरित के विषय में आठ तथनिद का यह कथन पूर्ण रूप से सत्य सिद्ध होता है कि रामायण में राम सीता के वियोग को कछह एवं मारकाट दिखाई देती है, तथा अन्य छौकिक शास्त्रों में कार, चोर, भीछ आदि का वर्णन मिछता है। किन्तु इस सुदर्शन सेठ के चरित में ऐसा एक भी दोष दिखाई नहीं देता. अथान यह सर्वया निर्दोष चरित है। यथा—

रामो सीय वियोय-शौय-विहुट संवत् रामायणे, जादा पंडव धायरह सददं गीतं कली भारहे। डेड्डाकोलिय चाररज्जुणिरदा आहासिदा सुहवे णो एक्कपि सुदंसणस्स चरिदे दीसं समुन्धासिदं॥

(व्यावर भवन प्रति, पत्र ११ B)

वास्तव में आ॰ तयतिव का यह कथन पूर्ण रूप से सत्य है कि सुदर्शन के चरित में कहीं कोई दोप या महापुरुप की मर्यादा का आतिक्रम नहीं दिखाई देता, प्रस्तुत सुदर्शन का उत्तरोत्तर अध्युद्य ही दिख्यों पर होता है।

### सुदर्शनादय का अन्तरङ्ग दर्शन

अपर मुदर्शन सेठ के चरित का सामान्य दर्शन पाठकों को कराया गया है। अब प्रस्कुत सुदर्शनीदय के भीतर वर्णित कुछ विशे-बताओं का दिन्दर्शन कराया जाता है—

- (१ इसके निर्माता ने मुदर्शन की भील के भव से लेकर उत्तरोत्तर उन्नति दिखाने हुए सर्वोत्हरूट अभ्युद्य कप निर्वाण की प्राप्ति तक का वर्णन कर इसके 'सुदर्शनोदय' नाम की सार्थक किया है।
- (२) इसमें हीय, बेब, नगर, ब्राम, हाट, उद्यान, पुरुष-स्त्री, शिव, कुमार, गृहस्थ स्त्रीर सुनि का वर्णन पूर्ण खाळहारिक काव्य सैकी में किया गया है।
- (३) इसकी रचना में संस्कृत साहित्य के प्रसिद्ध इन्द्रबन्धा, उपन्द्रबन्धा, उपनाति, वियोगिनी, वसन्तिलका, दूनविल्लानियत और शाह लिक्कीवित जन्ते का नो उपयोग किया ही है, साथ ही देशी माण के प्रसिद्ध प्रभागी, काफी, बोली, सारंग, रसिक, रयामकल्याक सारं, उदस्त लोहे के उत्तर और मी अनेक सुद्दर गीतों की रचना की है किसे पढ़ते पर पाठक का इदय अन्तर से आन्तर के अनिरिक्त देशी रागर गानियों के रचना की है किसे पढ़ते पर पाठक का इदय अन्तर से अन्तर सारंग सारंग से अन्तर से अन्तर से अन्तर से अनिरिक्त देशी रागर गानियों के गाने जाने वाले भी अनेक गीतों की रचना इसमें हिस्ट-गोवर होगे हैं। जनकी सुची परिशिष्ट में दी गई है।
- (४) मुदर्झन के गम में आने पर उनकी माता ने जो पांच व्यान देखे, उनका और मुनिराज के द्वारा उनके फल का वर्णन बहुत मुन्दर किया गया है।
- (४) सुरक्षेत्र के जस्म श्रीर चाल्यकाल की कीड़ाश्रों का वर्णन बहुत स्वामायिक हुत्या है, उसे पढ़ते समय ऐसा भान होने लगता है, मानो बालक सुरक्षेत्र सामने ही स्थेल रहा है।

#### ( 38 )

हा : आपगोरससंप्रक दिवलें दत्यादि २५ वां रुलोक प्रस्तुत करते हैं। यर इस रुलोक में आवे हुचे 'आम' झव्द का अर्थ है अनमि-पक तथा गोरस का अर्थ है दूध और दही। आम विशेषण है और गोरस विशेष्य हैं। 'आमी व ती गोरसी हुम्भ-द्रिपती ताश्यां संप्र-वृत्तं दिवलें ' इसका अर्थ होता है— कन्ये दूध से या कन्ये दृषी से मिला हुआ दिवल । किन्तु 'कन्ये दृष के दही से,' ऐसा अर्थ कहीं से दिवा जा सकता है। इसमें पंठ आशाध्यती ने भी अपनी टीका से बढी अर्थ किया है। देखों—

नाहरेल भक्षयेद् द्यापरः । किं तत् १ हिदलें मुद्र-मापादि धार्यम् । किं विशिष्ट १ आमेत्यादि-आमेनानप्रिपके न गोरसेण इन्ना अके विवसीरादिसम्मृतेन, तकेण च संप्रकः रायादि ।

अयांन विना गरम किये हुये गोरस वानी दृष और दही के साथ, तथा बिना गरम किये हुए दूध वर्गरह की बनी छाछ के साथ मिला दुखा, ऐसा दिदल अन्न । अब यदि 'अक्वितक्षीरादिसम्भूतंन' इस विरोधण को इसके पूर्व के दिये झब्द का मान लिया जाय, तो किर दसमें जो 'आदि' अब्द हैं, वह ज्वय रहना है। अतएव वह बिरोधण नो आगे वाले तक झब्द का है। जिस दूध में से, या दही में से लोगी (मक्त्यन) निकाल लिया जाना है इसे तक या छाछ करते हैं।

किञ्च — कितने ही पूर्वाचार्थों ने तो हर हालत में ही क्या दही और दूध दोनों के ही साथ द्विदल खाने का निषेध किया है। देखों —

"वेदन मिनियह देहि महित मृत् ण सावय होय। क्ट्रॉम देशम भंग पर समक्षत महत्वेद्र॥ ३६॥"

(योगीन्द्र देव इत आवकाचार)

- (६) सुदर्शन को लक्ष्य करके जो प्रभाती, जिल दर्शन, जिल-पूजन खादि का वर्णन इसमें किया गया है, यह खदवल आवना-पूर्ण एवं प्रस्त्रेक गृहस्त्र को खनुकरणीय है।
- (७) कपिला बादाणी खीर खभवा रानी की कामोत्मन चेटाओं का वर्णन अनुठा है और देवदत्ता देख्या के द्वारा तो प्राणा-याम, अनेकान्त खीर सिद्धज्ञिला का चित्र खाया गया है, वह तो कवि की कल्पनाओं की पराकाश का ही बोतक है।
- (५) उक्त तीनों ही खळों पर सुद्रश्चेन के उत्तर, उनकी बादुरी, जडावर्य-चढ़ना खोर परम मंदेग-शीलता के परिचायक है। यहां उन्हें देकर हम प्रशाबना का कलेबर नहीं बढ़ाना बाहने। पाठक मृत्व बंब को पढ़ने हुए स्वयं ही उन्हें हुद्बद्धम करेंगे।
- (६) खप्पनास संठ के पुळते पर मुनिराज के द्वारा धर्म के स्वरूप का वर्णन, सुदर्शन के पुळते पर गृहस्य धर्म का निरूपण, स्त्री-कृत उपसर्गों की दशा में सुदर्शन का शरीर-गत विरूपना का चित्र्यन्यन, घर जाते हुए, सीहिनी माया का दशन, सुदर्शन सुनिराज के रूप में सुनि धर्म के खादर्श का यर्णन खीर देश्या को ळक्ष्य करके किया गया आवक अर्थ का उपहें सुनियाय एवं प्रत्य-निर्माता के खगाय धार्मिक परिज्ञान का परिचायक हैं।
- (१०) नवें सर्ग के ४६ वें इलोक में दिवल अस को वर्ष दूध, दूढी और छांछ के साथ खाने का निषेध किया गया है। इमकी विशद क्याल्या करने हुए अत्यकार ने लिखा है—'धर्नमान के कुछ जैन महानुभाव कहते हैं कि करणे दूध और करणे दूध से जमे दही के साथ दिवल अस नहीं खाना शाहिए। गरम दूध से जमे हुये दही को पुनः गरम करने की क्या जहरत है ? और ऐसे लोग अपने कथन की पुष्टि में पर आशाधर के सागार प्रमाधन के पांचवें अध्याय

#### ( 3% )

इसी प्रकार श्री श्रुतसागर सूरि ने भी चारित्र पाहुद की टीका में लिखा है—

''दिक्लाल निश्नं दक्ति तक' सादितं सम्यक्तमपि मलिन्यंदिति'।।

वेह्य ८३)

उक्त दोनों ही उद्धरणों में यह बतलाया गया है कि कच्चे और पक्के दोनों ही नगह के गोरस के साथ द्विदल खब्न खाने बाला अपने सम्बक्ध को भी मिलन कर देना है। फिर ब्रानीपना नो रहेगा ही कहां से।

उपर्युक्त प्रमाणं। से यह भली भांति ज्ञात हो जाता है कि पर्यक्रे दूध के जमाये हुये करने यही-छाँछ के साथ द्विदल अस के स्वात को किसी भी जैतासार्थ ने भोज्य नहीं बतलाया है।

(११) इसी नवें सर्ग के उर्द वें रहोक में सचित त्याग प्रतिमा का वणन करते हुए कहा गया है कि संयमी पुरुष पत्र और फल जाति की किसी भी अनिविषक बनस्पति को नहीं खाता है। यहां पर अवकारने अनिविषक 'पद देकर उन लोगों की और एक गहरा संकेत किया है—जो कि मूल युक्ष से प्रवक्त हुए पत्र, पुष्प, कल आदि को मचित्त नहीं मानते हैं। यह ठीक है कि तोड़े गये पत्र आदि को मचित्त नहीं मानते हैं। यह ठीक है कि तोड़े गये पत्र कलारिक में मूल युक्ष जाति का जीव नहीं रहता, पर बीज आदि के कर्ण में सप्तिचित्त होने के कारण वह सचित ही बना रहता है। गला को उसके मूल भाग से काट लेने पर भी उसके पत्र (पोर की गांठ, अनन्त निगोद के आश्रित हैं। किर उसे कैसे खिनन माना जा सकता है। गले का यंत्र-पीलित रस ही अचित्त होता है और उभी वह सचित तथागी को प्राह है। असह आदि कलों के भीतर उसे वहे बोले बीज भी सप्रतिचित हैं, अतः युक्ष से अलग किया हुआ अमहद भी सचित्त ही है। वही बात रोप पत्र-पुष्प और कलादिक के विषय से जातना चाडिए।

(१२) इसी नवें समें के श्लोक ६४ में सानवों अक्रवर्य प्रतिमा का वर्णन करते हुए प्रत्यकार ने 'समस्तमप्युज्यतु सस्वयवायं' वाक्य के द्वारा स्त्री मात्र का ही त्याम नहीं कराया है, प्रस्कृत अपनग कीड़ा, इस्तमेंथुन, आदि सभी प्रकार के अनेतिक मेथुन सेवन को भी सर्वथा त्याज्य प्रतिपादन किया है। साधारण बारह व्रता के पालन करने बाले के लिए अनंगकीड़ा आदि अतीचार हैं, पर प्रतिमाधारी के लिए तो वह अनाचार ही हैं।

(१३) इसी सर्ग के ७०-७१ वें श्लोक में धर्म रूप बुक्ष का बहुत सुन्दर रूपक बतलाया गया है, जिसका आनन्द पाठक उसे पड़ने पर ही ले सकेंगे।

#### सदर्शनोदय पर प्रभाव

प्रस्तुत सुदर्शनोदय के ज्यानक पर जहां अपने पूर्ववर्ती क्या प्रत्यों का प्रभाव दृष्टिगोचर होता है, वहां धार्मिक प्रकरणों पर सागारधर्मामृत श्रीर क्षत्रचुड़ामणि का प्रभाव परिलक्षित होता है।

> मा हिस्यात्सवंभूतानीस्यायं धर्मे प्रमाण यत । नागसोऽध्याञ्चितो रक्षेच्छक्स्या किन्नु निरागसः ।। (मुदशं० सर्ग ४, इसो. ४१)

न हिस्यात्सर्वभृतानीरवाषं धर्मे प्रमाणयन्। सागसीऽपि मदा रक्षे च्छक्त्या किन्न, निरागसः ॥ (सागार० अ० २, श्लो० =१)

पत्रकाकं च वर्षामु नऽऽहतंथ्यं दयावता ॥

(मुद्रशं० स० १, स्थी० ४६) वर्णास्वदासनं चात्र पवशाकं च नाहरेत् ॥

(सागारधर्मा० अ० ४ इलो० १८)

( 3= )

सवर्जनीव्यकार ने पूर्व परस्परा के छोड़ने की दृष्टि से ऐसा वर्णन नह किया है, गोवरी को जाते हुए साधु की मर्यादा से वे स्वयं भली भाति परिचित हैं। फिर भी उनके ऐसा वर्णन करने का अभिप्राय यह प्रतीत होता है कि वेश्या के द्वारा अपना अभिप्राय प्रकट करते भी सदर्शन मुनिरात आरंत साथ किये छल को समझ गये और इक्षाने गांचरी करते का परित्याग कर इसे सम्बोधन करना उचिन समझा, जिसने कि यह संभार, देह और भोगों की अमलियन को समग्र कर उनसे विरक्त हो जाय। पर सुदर्शन सुनिराज के इस उपहेश का उस पर कोई असर नहीं हुआ और उसने उन्हें अपनी शब्बा पर हठान पटक जिया श्रीर लगानार तीन दिन तक उसने अपने सभी अमीय सामास्त्रों का उन पर प्रयोग किया। पर के के समान अवल सर्वान पर जब उसके सभी प्रयोग असफल रहे, तब अस्त में वह अवनी असफलता को स्वीसार कर उनका गुण-मान करती हुई प्रशंसा करती है, उनके चरणों में गिरही है, अपने दुष्ट्रत्यों के लिए निन्दा करती हुई क्षमा-वाजना करती है और उरदेश देने के लिए प्रार्थना करती है। सदर्शन मुनिराज उसकी यथार्थना को देखकर उसे पुनः उपदेश देते हैं स्त्रीर बन्त में उन्हें सफलना मिलनी है। फलस्वरूप वह चेश्या और बह पंडिता दासी दोनों घर-चार छोड़कर खीर अपने पाती का प्रायश्चिल करके व्यार्थिका बन जानी है। इस प्रकार सुदर्शनोदयकार का यह उक्त वर्णन पूर्व परस्परा का परिहार न कह कर उन पतिनों के उद्घार का ही कार्य कहा जाना चाहिए। प्रत्यकार की सुदशन सुनिराज के द्वारा उपदेश दिखाने का यही समुचित अवसर प्रतीत हुआ, क्योंकि उनके अन्त:इस्केवली होते की हरिट से उन्हें उनके द्वारा आगे इपहेंच देने का और कोई अवसर हिन्दगोलर नहीं हो रहा था।

मदीयं मासलं बेह दुष्ट्वेयं मोहमानता । दुरम्तदुरितेनाही चेतनास्याः समावृता ॥

(मदर्ध । स० ७. इलोट ६२)

मदीयं मांसलं मांसमगीमांसयमञ्जना । पश्यस्ती पारबद्यास्था तता याच्यासमेडपया ।।

(अप्रज्ड माण, सम्ब अ इसी० ४०)

इस भीसरी तुलना के प्रकरण को देखने हुए यह स्वष्ट जात होता है कि सुदर्शनोदयकार पर क्षत्रचुड़ामणि के उक्त प्रकरण का प्रभाव है।

#### एक विचारणोय बात

सदर्शनीदय में वर्णित प्रसंगी की गहराई से देखने पर एक स्थल ऐसा दिखाई देता है, जो कि विद्वानों के लिए विचारणीय है। नवें सर्ग में देवदत्ता वेश्याके द्वारा सुदर्शन मुनिराज को पहिगाह कर और मकान के भीतर ले जाकर उनसे अपना अभिप्राय प्रकट करने का वर्णत आया है। उस बेर्या के बचनों को सनकर और आये हए संकट को देखकर उसे दूर करने के लिए सुदर्शन मुनिराज के डाग वेश्या को सम्बोधित करते हुए संसार, दारीर और विषय-भोगों की असारता अशुचिता और अधियरता का उपदेश दिलाया गया है। साधारण दशा में यह उपदेश उपनक्त था। किन्तु गोचरी को निकले हुए साधु तो गोचरी सम्पन्न हुए बिना बोलने नहीं हैं, मौन से रहने हैं, फिर यहां पर प्रत्यकारने कैसे सुदर्शन के द्वारा उपदेश दिलाया ? आ॰ हरियेण, नयनिद आदि ने भी साधु की गोचरी-सम्बन्धी मीन रखने की परिपाटी का पालन किया है और आये हुए उपसर्ग को देखकर सुदर्शन के मौन रखने का ही वर्णन किया है। यह आजंका प्रत्येक विद्वान् पाठक को उत्पन्न होगी। उहां तक में समझना है.

ः विषय सूची ः To Ho प्रथम सर्ग - अंग देश और उसके राजा-रानी का वर्णन द्विभीय सर्ग-वृषभदास सेठ, सेठानी और उसके खप्नों का वर्णन २३ तृतीय सर्ग-सुदर्शन का जन्म, कुमारकाल और विवाह का वर्णन ४४ चतुर्थ सर्ग-सुदर्शन श्रीर मनोरमा के पूर्व भवां का वर्णन पंचन सरा-कपिछा जावणी के छछ कपट का वर्णन पण्ड सर्ग-मुदद्धंत पर रानी की आसकि का वर्णन 800 सप्तम सर्ग-रानी के अपने प्रयस्त में असफल होने पर सुदर्शन को पकड़वा देने और राजा द्वारा मारने की आजा दन का वर्णन 550 अध्यम सर्ग-सुदर्शन के सुनि बनने का वर्णन .... 222 नवन सर्ग-सुद्दांत पर वेश्या द्वारा अपना जाल फैलाना, अमफल होने पर सुदर्शन का सम्बोधित करना, वश्याका आर्थिका बनना, यक्षी द्वारा घोर उपसर्ग होना और उसे सहन करते हुए सुदर्शन की कैंबल्य और मुक्ति प्राप्ति का वर्णन 959 परिशिष्ट १--पंत्रमं सर्ग-गत प्रभाती, जिन-स्तवन और प्जनादिक 75= ख्डोकानुक्रमणिका 208 ३- किए शब्द सूची 274 ४-- प्रन्थ-गत एकियां 223 ४ -प्रस्य गत-छन्द सूची 226

DRE

233

६-ग्रवि पत्र

७-चित्र काठवां के आकार



#### ग्रन्थकार का संक्षिप्त परिचय :

आपका जन्म राजस्थान जयपुर के समीपवर्शी राणोली प्रामवासी सेठ चतुर्भु जजी के यहाँ वि० स० १६४म में हुआ। स्थान झहमहाविवालय काशी में शिक्षण प्राप्त किया। यर आने के बाद स्वतन्त्र व्यवसाय करते हुए पठन-पाठन करने रहे। विवाह नहीं किया। वि० सं० २००४ में ब्रह्मचर्य प्रतिमा प्रहण की। वि० सं० २००४ में आपने आचार्य शिवसागरजी महाराज से खानियां (जयपुर) में मुनिविक्षा महण की। तब से आप बराबर निर्दोप मुनिव्रत का पालन करते हुए निरन्तर शास्त्रों के अध्ययन मनन और चित्रतन में छो रहते हैं। हम आपकी दीर्षायु की कामना करते हैं।

—सम्यादक

\* \* \*





# सुदर्शनोद यः

वीरप्रभुः स्वीयसुवुद्धिनावा भवान्धितीरं गमितप्रजावान् । सुधीवराराध्यगुर्णान्वया वाग्यस्यास्ति नः शास्ति कवित्वगाव।

जिस वीरप्रभुकी गुराधालिनी वाराधिकी ब्राराधना-उपासना सुधीवर-उत्तम बुद्धिवाले उञ्चकुलीन विद्वउजनोंने और मन्द्रबुद्धि बाले मुग्येन धीवर जैसे नीच कुलोन लोगोंने की है, तथा जिस बाराधिकी हम सरीले अल्प-जानियोंके ऊपर भी कवित्वधाक्ति प्राप्त करने के रूपों कुपा हो रही है, ऐसे श्रीवीरप्रभु प्रपनी सुबुद्धिस्य नावके द्वारा संसारके समस्त प्राराणियोंको भवसागरसे पार उतारने वाले होवें ॥१॥

भागुत्तमा कर्मकलङ्कलेतदु रन्तदुःखाम्बुनिधौ त सेतुः । ममास्त्वप्रुष्मिस्तरसाय हेतुरदृष्टपारे कवितामरे तु ॥२॥

कर्म-कलङ्कको जीतनेवाले श्रीजिन भगवान्को जो दिव्य वासी इस दुरन्त दु:खोसे भरे भव-सागरमें सेषु (पुल) के समान है, वही भगवद्-बासी इस ग्रपार काव्य-सागरसे पार उतरनेके लिए मुक्ते भी सहायक हो ॥२॥ भवान्युसम्पातिजनेकवन्युगुं कश्चिदानन्दसमाविसिन्युः । गतिवेने तत्स्मरणे कहस्तावलम्बिनः काव्ययये प्रशस्ता ॥३॥

जो गुहदेव भव-कूनमें पड़े जनोंके उद्धार करनैके लिए एक मात्र बस्तु है बोर चिदानन्द-समाधिके सिन्धु हैं, उनके गुएए-स्मरएका ही एकमात्र जिसके हस्तावलम्बन है, ऐसे मेरे इस काव्य-मध्यमें उनके प्रसादसे प्रशस्त गति हो ॥३॥

सुदर्शनाख्यान्तिमकामदेव-कथा प्रयायातस्या मुद्दे वः । भो भो जना वीरविभोगे णोधानवोऽनुकुलं स्मरताममोधा ॥४॥

हे पाठको, सुदर्शन नामके अन्तिम कामदेवकी कथा आप लोगों के लिए रोचक एव प्रमोद-वर्धक है, उसका व्याख्यान आवायं-तरम्परासे अविच्छित्र बला आ रहा है और जो अनन्त गुणों के निवात श्रीबीर भगवान्का स्मरण करनेवाले आप लोगों के लिए बहुत हो अनुकृत है, जिसका सुनना आप लोगों के जीवन को सफल बनानेवाला है। (यहां पर मैं उसीका वर्णन करूंगा, मो एकाग्र होकर सुनें।)।।४।।

पुराणवास्त्रं बहु दएवन्तः नव्यं च भव्यं भवतात्तदन्तः । इदं स्विदङ्कं ह्रुतमस्युदेति यदादरी तव्छिशुको मुदेति ॥४॥

हे महानुभावो, श्राप लोगोंने पुरागों श्रीर शास्त्रोंको बहुत बार देखा है, जिनको कि रचना श्रपूर्व, मनोरंजक एवं प्रशंसनीय है। उन्होंमें प्रसंग-यश मुदर्शन सेठका बुलान्त श्रासा हुन्ना है।

[ सुदर्शनोदय

सत्पृथ्योंकी सन्तित शरद्-ऋतुके समान सुहावनी होती है। असे शरद्-ऋतु अनेक प्रकारके घान्योंको उत्पन्न करती है और मार्गो का कीचड़ सुखाकर गमनागमनका संचार प्रारम्भ करने वाली होती है, उसी प्रकार सन्त जनोंकी सन्तित खनेक प्रकारों से सन्त जनोंको सन्तित खनेक प्रकारों से सन्त जनोंको सन्तित खनेक प्रकारों से सन्त जनोंको उत्पाद करने लिए तथर रहती है। जैसे अरद्-ऋतुमें मानसरोवर प्रादि जलाशयोंका जल निर्मल लहरोंसे उल्लासमान रहता है, उसी प्रकार सज्जनोंकी सन्तितिका मनो-मन्तिर भी सदा हो उल्लास-गुक्त रहता है। जेसे शरद्-ऋतु उदार एवं मेघ-समूहका विनाश करनेवाली होती है, उसी प्रकार सन्तुत्योंकी सन्तित भी उदार एवं लोगोंके पार्योका विनाश करनेवाली होती है।।।।

क्रपाङ्क्ताः सन्तु सतां यथैव खलस्य लेशोर्शप मुद्दे सदीव । यच्छीलनादेव निरस्तदोषा पयस्थिनी स्थातमुकवेशच गौः सा ॥६॥

सुकविकी वार्गीक्य गायको जीवित रहनेके लिए जिस प्रकार सत्पुरुषोंकी दयाक्य दूर्वा (हरी घास) प्रावश्यक होती है, उसी प्रकार उसे प्रसन्न रखनेके लिए दूर्वाक साथ खल (दुष्ट पुरुष और सिसकी खली) का समागम प्रावश्यक है, क्योंकि खलके अनुशीलनसे जैसे गाय निर्दोष (स्वस्थ) रहकर अधिक दूधाक हो जाती है, उसी प्रकार दुष्ट पुरुषके द्वारा दोष दिखानेसे कविकी वार्गी भी निर्दोष और ग्रानन्द-वर्षक हो जाती है।।६॥

कवेर्गवेदेव नमोधुनाना सुवायुनी गौविधुवद्विधाना । विरुच्यतेऽनोऽपि किलैकलोकः स कोकवरिकन्धिनसस्वयोकः॥१० उन्होंके प्राधारपर यह प्रयन्ध लिखनेके लिए उनके रबयिता प्राचार्योका धनुयायी यह बालक भी सादर उचत हो रहा है।।॥।
अस्मिबिदानीमजडेंऽपि काले रुचिः शुचिः स्वारखल सनमाऽऽलेः।
जडाशयादेवम४ङ्कपङ्काज्जाते सुद्धनेऽपि न जात शङ्का।।६॥

ज्ञान-विज्ञान से उन्नत इस वर्तमान कालमें मुक्त जैसे श्रज्ञ पुरुष के द्वारा वर्णन किये जानेवाले इस चरितके पठन-श्रवणमें उत्तम पुरुषोंकी अच्छी रुचि होगी, या नहीं, ऐसी छङ्का तो मेरे मनमें है ही नहीं; क्योंकि प्रचण्ड ग्रीष्म-कालमें यदि किसी सरो-वरमें कोई कमल दृष्टि-गोवर हो, तो उस पर तो अमर ग्रीर भी ग्राधिक स्नेह दिखलाया करता है।।६।।

विचारसारे अवनेऽपि साञ्छङ्काराध्रदारां कवितां स्रदाञ्छम् । निपेत्रमाणे मयि यस्तु पएडः स वेवलं स्यात् परिफुल्छगएडः ॥

विचारशील मनुष्योंके विद्यमान होनेसे सार-युक्त इस लोक में अलकार-(आभूषएा-)युक्त नायिकांके समान विविध प्रकारके अलंकारोंसे युक्त इस उदार कविताको भली भांति सहषं सेवन करनेवाले मुभ्तपर केवल वही पुरुष अपने गाल फुलावेगा – चिढ़ कर निन्दा करेगा – जो कि षण्ड (नपुंसक-पक्षमें कविता करने के पुरुषार्थसे हीन) होगा। अन्य लोग तो मेरे पुरुषार्थकी प्रशंसा ही करेंगे।।।।।

अनेकथान्यार्थकतप्रचारा समुद्रासन्मानसवरपुदारा । सतां ततिः स्याच्छरदुक्तरीतिः सा सेवसंवातविनाशिनीति ॥=॥

प्रथम सर्ग ]

2

जैसे चन्द्रमाको किरएा प्रत्यकारको मिटान वाली प्रोर प्रमृतको बरसाने वाली होती हैं, उसी प्रकार सुक्रविकी वाएं। भी ग्रज्ञानको हटाकर मनको प्रसम् करने वालो होती है। किर भी चकवा पत्नीक समान कुछ लोग उससे प्रप्रसम्न ही रहते हैं प्रोर शेष सब लोग प्रसम्न रहते हैं, सो यह भने-बुरे लोगोंका प्रपना-प्रपना स्वभाव है।।१०।।

द्वीपस्य यस्य प्रथितं न्यगायं जम्बूपदं बुद्धिमदुत्सवाय । द्वीपेषु सर्वेध्वविषायमानः सोऽयं सुमेरुं मुक्कटं द्वानः ॥११॥

जिसका नाम ही बुद्धिमानोंके लिए धानन्दका देने वाला है, जो सब द्वीपोंका अधिपति बनकर सबके मध्यमें स्थित है भौर जो सुमेरुरूप मुकुटको अपने शिर पर धारएा किये हुए है, ऐसा यह प्रसिद्ध जम्बुद्दोप है ॥११॥

मृदिन्दिरामङ्गलदीप रूल्पः समस्ति मस्तिष्कवतां सुजल्पः । अनादिसिद्धः सुतरामनल्प लसञ्चतुर्वेमीनिसर्गतल्पः ॥१२॥

यह जम्बूढीप अनादिकालसे स्वतः सिद्ध वना हमा है, धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष इस चतुर्वगंरूप पुरुषार्थका स्वाभाविक समुत्पत्तिस्थान है, विचारशील जनोंके द्वारा जिसके सदा ही गुण गाये जाते हैं, ऐसा यह जम्बूढीप पुष्यरूप लक्ष्मीका मङ्गल-दीप सहश प्रतीत होता है ॥१२॥

तदेकमागो भरतामिधानः समीवणायस्य तु विद्विधानः। मालं मवेश्रीरधिचीरवत्या सुवोद्य उचवैःस्तनशंस्त्रत्याः॥१३॥ इस जम्बूडीपमें भरत नामका एक भाग (क्षेत्र) है, जिसके देखनेसे ऐसा प्रतीत होता है कि यह नीर्राघ (लवश्समुद) रूप बस्त्रको धारण करने वाली धीर पर्यतस्य उच्च स्तनवाली पृथ्वी देवीका सुप्दर भास (ननाट) हो है।।१३।।

स्कृतायमाश्चं विलकोषमेयं किलार्यखरहोत्तमनामधेयम् । मङ्गापमासिन्धनदान्तरत्र पवित्रमेकं प्रतिभाति वत्र ॥१४॥

उस भरत क्षेत्रमें भी तिलकके समान शोभायमान होने बाना, प्रायवित इस उत्तम नामको धारए। करनेवाला यह ब्राय-खण्ड है, जो कि गया और सिन्धु नामकी महानिवयोंके प्रन्त-रालमें अवस्थित है और आर्थ जनोंके निवासके कारए। जो पित्रत्र प्रदेश माना गया है ॥१४॥

तदेकदेशः श्रुचिसन्निवेशः श्रीमान् सुधीमानवसंश्रये सः । श्रङ्काभिधानः समयः समस्ति यस्यासकौ पुरायमयी प्रशस्तिः॥

उस आयंसण्डमें अंग नामका एक देश है, जिसका सिंप्रदेश (वसावट) रहुत सुन्दर है और जहां पर श्रीमान् एवं बुद्धिमान् सोग निवास करते है उस अंगदेशकी पुण्यमयी प्रशस्ति इस अकार है ॥१४॥

सप्रस्थित । त्रिष्ठमुण्डिख्दः वेरस्य भावं द्धद्यतस्यम् । इत्रो सदीनोऽस्यसनः सर्वेति महीसृता पीळनमेत्रमेति ॥१६॥

हे रसुइन्द ! तुम लोग भी तो दुर्जनोंके सहाध्यायी ही हो ! क्योंकि जिस बकार दुर्जन लोग साम्राचारकी गांठको हृदयके भीतर धारण करते हैं, उसी प्रकार तुम लोग भी अपने भीतर गड़ेरीकी गांठोंको धारण करते हो। दुर्गन लोग बिना प्रयोजन ही अपने धिर को ऊचा किये रहते हैं और तुम लोग भी अपने उपर फूल-जैसा निष्फल तुरी धारण किये हुये हो। हुकंन लोग सबके साथ बेरनाव धारण करते हैं और तुम लोग भी अपने उत्तरों अधभागमें उत्तरोत्तर नीरसभावको धारण करते हो। बस, ऐसा मानकर ही मानों भूमिषर किसान लोग उस देशमें ईलको पेलते ही रहते हैं। भावार्थ — उस देशमें ईल अधिकतासे पेली आती थीं, जिससे कि लोगोंको गुड़, खाण्ड, धक्कर को प्राप्ति सुलम थी। १६॥

प्रथम सर्ग ]

समुच्युलच्याखतयाभ्य वीनां कलच्यनीना भृशमध्यनीनान् । फलप्रदानाय समाद्वयन्तः श्रीभाद्याः कल्पतरुखयन्तः ॥१७॥

उस देशमें वृक्ष उछलती हुई ग्रपनो लम्बी-लम्बी शाखा रूप भुजाओंके द्वारा इशारा करके, तथा ग्रपने ऊपर बठे हुए पश्चियों की मीठी वोलीके बहानेसे ग्रपने फलोंको प्रदान करनेके लिए पिक जनोंको वार-वार बुलाते हुए कल्पवृक्षोंको भी जीतत रहते हैं। भावार्य – उस देशमें फलकाली बुक्षोंकी ग्राविकता थी।।१७॥

अञ्जीकृता अप्यप्नना श्रमेन पर्यन्तसम्पत्तरुगोत्तमेन । अयन्ति बृद्धाम्बुधिमेव गत्वा ता निम्नना एव जडाशयत्वान् ॥१=

उस देशकी निम्नगा (निदयां) वस्तुतः निम्नगा है प्रयोत् नीचेकी ग्रोर बहुनेवाली हैं। यद्यपि उन निदयोंके दोनों तटोंपर उद्-गम स्थानसे लेकर समुद्रमें मिलने तक बराबर सघन उन्नत एवं उच्च वृक्ष खड़े हैं, तथापि जडाशय (मूर्ख-हृदय) होनेसे वे वृद्ध समुद्रके पास जाकर ही उसका ग्राश्रय लेती हैं ॥१६॥

भावार्थ-संस्कृत साहित्यमें 'ड' ग्रीर 'ल' में भेद नहीं माना जाता। इस रलोकमें किनने यह भाव व्यक्त किया है कि कोई नवयुवती स्वयंवर मंडपमें अनेक नवयुवकों के लगातार ग्रादिसे ग्रन्त तक बैठे होने पर भी उन सबको छोड़कर यदि वह सबसे ग्रन्तमें बैठे हुए बूढ़े मनुष्य को वरण करे तो उसे जड़ाशय ग्रष्ति महामूर्ख ही कहा जायगा। इसी प्रकार उस देशकी जलसे भरी हुई निदयों के दोनों किनारों पर एकसे बढ़कर एक उत्तम बुक्ष खड़े हैं, फिर भी वे नीचेको बहती हुई खारे ग्रीर बूढ़े समुद्रसे जाकर ही मिलती हैं। इसलिए उनका निम्नगा ग्रथात् नीचके पास जानेवाली यह नाम सार्थक ही है। इस व्यंग्यसे किने यह भाव व्यक्त किया है कि उस अंगदेशमें जलसे भरी हुई निदयां सदा बहती रहती थीं।

पदे पदे पावनपञ्चवानि सदाम्रजम्बूज्ज्वलजम्भलानि । सन्तो विलच्या हि भवन्ति ताभ्यः सत्र-प्रपास्यापनभावनाभ्यः॥१६

उस देशमें स्थान स्थान पर पितत्र जलसे भरे हुए सरोवर थे भौर स्नाम, जामुन, नारंगी आदिके उत्तम फलोंसे लदे हुए दुक्ष थे। इसलिए उस देशके धनिक वर्गकी सदावतशाला खोलने श्रीर प्याऊ लगवानेकी भावनाएं पूरी नहीं हो पाती थीं। क्योंकि सर्वसाधारण लोगोंको पद-पद पर सरोवरोंसे पोनेको पानी और वृक्षोंसे खानेको मिष्ट फल सहजमें ही प्राप्त हो जाते थे ॥१६॥ ग्रामान् पवित्राप्तरसोऽप्यनेक-कल्पांध्रिपान्यत्र सतां विवेकः । शस्यात्मसम्पत्समवायिनस्तान् स्वर्गप्रदेशान्मनुते स्म शस्तान् ॥२०

उस देशके ग्राम भी सज्जनोंको स्वर्ग-सरी छे प्रतीत होते थे।
जैसे स्वर्गमें उत्तम ग्रम्पराएं रहती हैं, वैसे ही उन गांवोंमें निर्मल
जलके भरे हुए सरोवर थे। जैसे स्वर्गमें नाना जातिके कल्पवृक्ष
होते हैं, उसी प्रकार उन गांवोंमें भी ग्रनेक जातिके उत्तम वृक्ष
थे। जैसे स्वर्गमें नाना प्रकार की प्रशंसनीय सम्पदा होती है,
उसी प्रकार उन गांवोंमें भी नाना जातिके धान्योंसे सम्पन्न खेत
थे। इस प्रकार वे गांव स्वर्ग जैसे ही ज्ञात होते थे।।२०॥

पञ्चाङ्गरूपा खलु यत्र निष्ठा सा गोचराधारतयोपविष्ठा। भवानिनो वत्सलताभिलाषी स्पृशेदपीत्थं बहुधान्यराशिम् ॥२१॥

उस अंगदेशके गांव पञ्चाङ्गसे प्रतीत होते थे। जैसे ज्योतिषियोंका पञ्चाङ्ग तिथि, वार, नक्षत्र, योग और करण इन पांच बातोंसे युक्त होता है, उसी प्रकार उस देशके ग्रामवासी लोग सादा भोजन, सादा पहिनावा, पशु-पालन, कृषि-करण और सादा रहन-सहन इन पांच बातोंको सदा व्यवहारमें लाते थे। उन ग्रामोंमें चारों ग्रोर गोचर-भूमि थो, जो कि पञ्चाङ्गके ग्रह-गोचरका स्मर्ण कराती थी। वहांके गांवोंके प्रधान पुरुष गायोंके बछड़ोंसे बड़ा स्नेह रखते थे, क्योंकि उनके द्वारा उत्पन्न की हुई भ्रमार घान्य राश उन्हें प्राप्त होती थी।। २१।।

उद्योतयन्तोऽपि परार्थमन्तर्थोपा बहुबीहिमया लसन्तः । यतित्वमञ्चनत्यविकल्पमावन्तिमा इवामी महिषीरवरा वा ॥२२॥

उस देशमें जो गुवालोंकी वसितयां हैं, उसमें बसनेवाले गुवाले लोग अपने अन्तरङ्गमें परोपकारकी भावना लिए रहते थे, जैसे कि बहुबीहि समास अपने मुख्य अर्थको छोड़कर दूसरे ही अर्थको अकट करता है, एवं उन गुवालोंके पास अनेक प्रकारके धान्योंका विशाल संग्रह था। तथा उस देशके गुवाले अविकल्पभावसे यितपनेको धारण करते थे। साधु संकल्प-विकल्पभावोंसे रहित होता है और वे गुवाले अबि अर्थात् भेड़ोंके समूह-वाले थे। तथा वे गुवाले राजाओंके समान महिषीश्वर थे। राजा तो महिषी (पट्टराना) का स्वामो होता है और वे गुवाले महिषी अर्थात् भेसोंके स्वामी थे। भावार्थ – उस देशके हर गांवमें गुवाले रहते थे, जिससे कि सारे देशमें दूध-दही और घो की कहीं कोई कमी नहीं थी।। रहा।

अनीतिमत्यत्र जनः सुनीतिस्तया भयाट्यो न कृतोऽपि भीतिः। विसर्गमात्मश्रिय ईहमानः स साधुसंसर्गविधानिधानः॥२३॥

कवि विरोधालङ्कार-पूर्वक उस देशका वर्गन करते हैं — अनीतिवाले उस देशमें सभी जन सुनीतिवाले थे ग्रीर भयाड्य होते हुए भी उन्हें किसीसे भी भय नहीं था। विसगंको ही अर्थात् खोटे बंधेको ही ग्रपनी लक्ष्मी बढ़ानेवाला समभते थे, फिर भी वे ग्रच्छे बंधोंके करनेवालों में प्रधान थे। ये सभी बातें परस्तर विरुद्ध हैं, ग्रतः विरोधका परिहार इस प्रकार

करना चाहिए कि ईति (दुर्भिक्ष मादि) से रहित उस देशमें सभी सुन्दर नीतिका आचरण करते थे भीर भा सर्थात् कान्तिसे युक्त होते हुए भी वे किसीसे भयभीत नहीं थे। वे अपनी वंचल लक्ष्मी का विसर्ग अर्थात् त्याग या दान करना ही उसका सच्चा उप-योग मानते थे और सदा साधु जनोंके संसर्ग करनेमें अग्रस्पी रहते थे।।२३।।

भुवस्तु तस्मिंद्वपनोपमाने समुन्नतं नक्रमिशानुजाने । चम्पापुरी नाम जनाश्रयं तं श्रियो निधाने सुतरां ठसन्तम् ॥२४॥

इस प्रकार सर्व सुख-साधनोंसे सम्पन्न वह ग्रङ्गदेश इस पृथ्वीरूपी स्त्रीके मुखके समान प्रतीत होता था ग्रौर जिस प्रकार मुख पर नाकका एक समुन्नत स्थान होता है, उसी प्रकार उस ग्रङ्गदेशमें चम्पापुरी नामकी नगरीका सर्व प्रकारसे उन्नत होने के कारण उच्च स्थान था। भावार्थ – लक्ष्मोके निधानभूत उस ग्रङ्गदेशमें चम्पापुरी नगरी थी, जहां पर उत्तम जनोंका निवास था।।२४।।

शालेन वद्धं च विशालिमप्ट-खलचर्णं सत्परिकोपविष्टम् । वमौ पुरं पूर्वमपूर्वमेतद्विचित्रमावेन विज्ञोक्यतेऽवः ॥२४॥

ग्राकाशको स्पर्श करनेवाले विशाल शाल (कोट) से वह चम्पापुर नगर चारों ग्रोरसे वेष्टित या ग्रौर उसको सबँ ग्रोरसे घेरकर जलसे भरी गहरी उत्तम खाई भी ग्रवस्थित थी। इस प्रकार वह पुरी उस समय ग्रपूवं रूपको घारए। करके शोभाको प्राप्त थी और इसी लिए वह लोगों के द्वारा आश्चयंयुक्त विचित्र भावसे देखी जाती थी ॥२४॥

यस्मिन् पुमांसः सुरसार्थलीलाः सुरीतिस्का ललनाः सुशीलाः । पुरं बृहत्सीधसमृहमान्यं तत्स्वर्गतो नान्यदियाहदान्यः ॥२६॥

उस नगरमें पुरुष सुर-सार्थ ग्रथीत् देव-समूहके समान लीला-विलास करनेवाले थे, ग्रथवा सुरस ग्रथं (धन-सम्पत्ति) का भलीभांति उपभोग करनेवाले थे। वहां की ललनाएं देवियों के समान सुशील ग्रौर सुन्दर मिष्ट-भाषिणी थीं। वहां के विशाल प्रासाद सौधसमूहसे मान्य थे। स्वगंके भवन तो सुधा (ग्रमृत) से परिपूर्ण होते हैं ग्रौर इस नगरके भवन सुधा (चूना) से वने हुए थे। इस प्रकार विवेकी लोग उस नगरको सम्पूर्ण साहःय होनेके कारण स्वगंसे भिन्न ग्रौर कुछ नहीं मानते थे – ग्रथीत् उसे स्वगं ही समभते थे।।२६।।

सुरालयं ताबद्तीत्य द्रात्पुराद् द्विजिह्याधिपतेश्च शूराः । समेत्य सत्सीधसमृहयुक्ते सन्तो वसन्तोऽकृटिलःवस्को ॥२७॥

सुरालयको तथा द्विजिह्वों (सर्पोके) के अधिपति शेषनाग के निवास नागलोकको भी दूरसे ही छोड़कर शूरबीर पुण्याधि-कारो महापुरुष उत्तम सौध-समूहसे युक्त उस कुटिलता-रहित सरल चम्पापुरमें आकर बसते थे ॥२७॥

भावार्थ – इस श्लोकमें पठित 'सुरालय' द्विजिह्न सौर सौधपद द्वयर्थक हैं। जिस प्रकार बुद्धिमान् सज्जन पुरुष सुरा (मिंदरा) के आलय (भवन) को छोड़कर सुधा (अमृत) मय स्थानमें जाना पसन्द करते हैं, उसी प्रकार पुण्याधिकारी देव लोग भी अपने सुर + आलय स्वर्ग को छोड़ कर उस नगरमें जन्म लेते थे। इसी प्रकार जैसे सन्त पुरुष कृटिल स्थानको छोड़कर सरल स्थानका आश्रय लेते हैं ठीक इसी प्रकारसे नाग-कुमार जातिके देव भी अपने कृटिल नागलोक को छोड़कर उस नगरमें जन्म लेते थे। किंवके कहनेका भाव यह है कि वहां देवलोक या नागलोक से आनेवाले जीव ही जन्म लेते थे, नरक या तियँच गितसे आनेवाले नहीं; क्योंकि इन दोनों गितयोंसे आनेवाले जीव कुर और कृटिल परिस्तामी होते हैं।

मुक्तामया एव जनाश्च चन्द्र-कान्ताः स्त्रियस्ताः सकला नरेन्द्रः । शिरस्सु वज्रं द्विषतामिहालं पुरं च रत्नाकरवद्विशालम् ॥२=॥

उस नगरके निवासी जन मुक्तामय थे, स्त्रियां सर्व कलाओं से सम्पन्न चन्द्रकान्ततुल्य थो और राजा शत्रुओंके शिरोंपर वज्ञ-पात करनेके कारण हीरकमिणके समान था। इस प्रकार वह चम्पापुर एक विशाल रत्नाकर (रत्नोंके भण्डार समुद्र) के समान प्रतीत होता था।।२६॥

भावार्थ - जैसे समुद्रमें मोतियों, चन्द्रकान्त मिएयों और हीरा, पन्ना ग्रादि जवाहरातोंका भण्डार होता है, उसो प्रकार नगरके निवासी मुक्त-ग्रामय थे ग्रर्थात् नीरोग शरीरवाले थे और मोतियोंकी मालाग्रोंको भी घारण करते थे। स्त्रियोंके शरीर चन्द्रमाकी कान्तिको घारण करनेके कारण चन्द्रकान्त मिंग्से प्रतीत होते थे भौर राजा शत्रुमोंके शिरोंपर वज्ज-प्रहार करनेसे होरा जैसा था। इस प्रकार सर्वे उपमाम्रोंसे साहश्य होनेके कारण उस नगरको रत्नाकरकी उपमा दी गई है।

पराभिजिद् भूपतिरित्यनन्तानुरूपमेतन्नगरं समन्तात् । लोकोऽखिलः सत्कृतिकः पुनस्ताः स्त्रियः समस्ता नवपुष्यशस्ताः॥

वह नगर सर्व भ्रोरसे ज्योतिलों क सा प्रतीत होता था। क्यों कि जैसे ज्योतिलों कमें स्रिभजत् नक्षत्र होता है, उसी प्रकार उस नगरका राजा पर-स्रिभजित् स्रर्थात् शहुओं को जीतनेवाला था। स्राकाशमें जैसे कृत्तिका नक्षत्र होता है, उसी प्रकार उस नगरके निवासी सभी लोग सत्-कृतिक थे, अर्थात् उत्तम कार्यों करनेवाले थे। सौर जैसे ज्योतिलों कमें पुष्य नक्षत्र होता है, वैसे ही उस नगरमें रहनेवाली समस्त स्त्रियां 'न वपुषि स्रशस्ताः' यों स्रर्थात् शरीरमें भद्दो या ससुन्दर नहीं थीं, प्रत्युत सुन्दर स्रीर पुष्ट शरीरको धारण करनेवाली थीं। इस प्रकार वह सारा नगर ज्योतिलों क सा हो दिखाई देता था।।२६॥

बलेः पुरं वेजि सदैव सर्वेरधोगतं व्याप्ततया सद्वेः । पुरं शचीग्रस्य मृतं नमोगैः स्वतोऽधरं पूर्णमिदं सुयोगैः॥३०॥

वह चम्पापुर तीनों लोकोंमें श्रेष्ठ था, क्योंकि बलिराजा का नगर पाताल लोक तो सदा ही दर्पयुक्त विषधर सर्पोंसै व्याप्त होनेके काररण श्रधम है; निकृष्ट है। धौर शची इन्द्रासीके स्वामी इन्द्रका पुर स्वर्गलोक 'नभोगै: भृतं' श्रथांत् नभ (ब्राकाश) में गमन करनेवाले देवोंसे भरा हुब्रा है। दूसरा अर्थ यह कि वह 'भोगैं: न भृतं' अर्थात् सुखके साधन भोग-उपभोगों से भरा हुब्रा नहीं है, (क्योंकि देव लोग आहार, निद्रा आदिसे रिहत होते हैं, अतः वहां खाने-पीने और सोने आदिकी सामग्री का ग्रभाव है और वह आकाशमें अधर अवस्थित है, अतः किसी कामका नहीं है। किन्तु चम्पानगर भूमि पर अवस्थित एवं भोग-उपभोगकी सामग्रीसे सम्पन्न होनेके कारण सर्व योगोंसे परिपूर्ण है, अतः सर्व-श्रेट्ठ है। १३०।।

जिनाल्याः पर्वततुल्यगाथाः समग्रभूसम्भवदेणनाथाः । शृङ्गाप्रसंलग्नपयोदखण्डाः श्रीरोदसीदशितमानदण्डाः ॥३१॥

उस नगरमें जिनालय पर्वतके समान प्रतीत होते थे। जैसे पर्वत उन्नत एवं विशाल होते हैं, वैसे ही वहांके जिनालय भी अति उत्तुंग एवं विस्तृत थे। जैसे पर्वतोंपर मृगराज विराजते हैं, वैसे ही उन जिनालयोंके शिखरोंपर चारों थ्रोर मिहोंकी मूर्तियां बनी हुई थीं। श्रीर जैसे पर्वतोंके श्रृङ्कोंके अग्रभागसे मेघ-पटल संलग्न रहता है, उसी प्रकार इन जिनालयोंके शिखरोंके अति ऊँचे होनेसे उनसे भी मेघ-पटल स्पर्श करता रहता था। इस प्रकार वहांके जिनालय अपनी ऊँचाईके कारण पृथ्वी श्रीर आकाशको नापने वाले मानदण्डसे प्रतीत होते थे॥३१॥

विश्वतो लोचननामदेशः । यस्मिजनः संस्क्रियतां च तूर्णं योऽभृदनेकाथतया प्रपूर्णः ॥३२॥ उस जन्पानगरका विशिक्षण (बाजार) विश्वलोचन कोषसा प्रतीत होता था। जैसे यह कोष श्रीधर-ग्राचार्य-रिवत है, उसी प्रकार वहांका बाजार सर्व प्रकारको श्री सम्पत्तिसे सिन्निविष्ट अर्थात् सजा हुआ था। जैसे कोषका नाम विश्वलोचन हैं, वैसेही वहांका बाजार ससार भरके लोगोंके नेत्रों द्वारा देखा जाता था अर्थात् संसार-भरके लोग कय-विकय करनेके लिए वहां आते थे। जैसे विश्वलोचन कोष शब्दज्ञानसे मनुष्यको शीझ संस्कृत अर्थात् व्युत्पन्न कर देता है, उसी प्रकार वहांका बाजार भी खरीदने योग्य वस्तुओंसे खरीददारको शीझ सम्पन्न कर देता था। जैसे यह कोष एक-एक शब्दके अनेक-अनेक अर्थोंसे परिपूर्ण है, वैसेही वहांका बाजार एक-एक जातिके अनेक द्रव्योंसे भरा हुआ था। तथा जैसे इस कोषमें अनेक अध्याय, वर्ग आदि हैं, उसी प्रकार उस नगरके बाजारोंके भी अनेक विभाग थे और वहांके राजमार्ग भो लम्बे. चौड़े और अनेक थे।।३२॥

## पलाशिता किंशुक एव यत्र द्विरेफवर्गे मधुपत्वमत्र । विरोधिता पञ्जर एव भातु निरोष्ट्यकाव्येष्वपवादिता तु ॥३३॥

उस नगरमें 'पलाश' इस शब्दका व्यवहार केवल किंशुक (ढाक) के वृक्षमें ही था और कोई मनुष्य पल अर्थात् मांसका खानेवाला नहीं था। मधुप शब्दका व्यवहार केवल द्विरेफ वर्ग अर्थात् अमर-समुदायमें ही होता था और कोई मनुष्य वहां मधु और मद्यका पान करनेवाला नहीं था। वि-रोध-पना वहां पिजरोंमें ही या, क्योंकि उनमें ही वि अर्थात् पक्षी अवस्द रहते थे और वहांके किसी मनुष्यमें परस्पर विरोधभाव नहीं था। अपवादिता वहां निरोध्ध्य काव्योंमें ही थी, अर्थात् जो विशिष्ट काव्य होते थे, उनमेंही ओष्ठते बोले जानेवाले प, फ आदि शब्दोंका सभाव पाया जाता था, सन्यत्र कहीं भी सपवाद स्थित् लोगोंकी निन्दा-बुराई स्रादि हिटिगोचर नहीं होते थे। ३३॥

# कौटिन्यमेतत्खलु चापवल्लयां छिद्रानुसारित्वामदं मुरन्याम् । काठिन्यमेवं कुचयोर्युवत्याः कण्ठे ठकत्वं न पुनर्जगत्याम् ॥३४

उस नगरमें कुटिलता केवल घनुर्लतामें ही देखी जाती थी, अन्य किसी भी मनुष्यमें कुटिलता हिण्टिगोचर नहीं होती थी। छिद्रानुसारिता केवल मुरली (बांसुरी) में ही देखी जाती थी, क्योंकि मुरलीके छेदका आश्रय लेकर गायक लोग अनेक प्रकारके राग आलापते थे, अन्यत्र कहीं भी छिद्रानुसारिता नहीं थी, अर्थात् कोई मनुष्य किसी अन्य मनुष्यके छिद्र (दोष) अन्वेषरा नहीं करता था। कठोरपना केवल युवती स्त्रियोंके स्तनोंमें ही पाया जाता था, अन्यत्र कहीं भी लोगोंमें कठोरता नहीं पाई जाती थो। कण्ठमें ही ठकपना पाया जाता था, अर्थात् 'क'कार और 'ठ'कार इन दो शब्दोंसे बने हुए कण्ठमें ठकपना था, अन्य किसी भी मनुष्य सीधे, सरल, कोमल और निश्छल थे। १३४॥

श्रीवासुपूज्यस्य शिवाप्तिमत्वात् पुरीयमासीद्वहुपुर्यसस्वा । सुगन्धयुक्तापि सुवर्णमृत्तिरिति प्रवादस्य किल प्रपूर्तिः ॥३५॥ यद्यं पह नगरी पहिलेसे ही बहुत पुण्यशालिनी थी, तथापि बारहवें तीर्थंकर श्री वासुपूज्यस्वामीके शिवपद-प्राप्ति करनेसे और भी भिषक पूज्य हो गई। इस प्रकार इस पुरीने 'सुगन्धयुक्त सोना' बाली लोकोक्तिकी पूर्त्ति कर दो थी ॥३५॥

व्याप्नोति वप्रशिखरैर्गगर्ने पुरं यत् पातालमूलमतुखातिकया सम सम्यक । आसमधानधनतो धरखीं समस्तां

लाकत्रयीतिलक्षतां प्रतियात्यतस्ताम् ॥३६॥

यह नगर भ्रपने परकोटेके शिखरोंसे तो भ्राकाशको व्याम कर रहा था, अपनो खाईकी गहराईसे पाताललोकके तल भागको स्पर्श कर रहा था भीर भ्रपने उद्यान एवं घन-सम्पन्न भवनोंसे समस्त पृथिवीको भ्राकान्त कर रहा था। इस प्रकार वह पुर तोनों लोकोंका तिलक वन रहा था। (इससे अधिक उसकी और क्या महिमा कही जाय) ॥३६॥

अवरिमन्द्रपुरं विवरं पुनर्भविति नागपतेर्नगरं तु नः । सुवि वरं पुरमेतिदियं मितः प्रवितता खलु यत्र सतां तितः॥३७॥

इन्द्रेका नगर स्वगं तो स्रघर हैं, निराधार आकाशमें स्ववस्थित है, स्रतः वेकार है स्रौर नागपति शेवनागका नगर पातालमें विवर रूप है, बिल (छिद्र) रूपसे बसा है, स्रतएव बह भी किसी गिनतीमें अनेके योग्य नहीं हैं। किन्तु यह चस्पानगर पृथ्वोपर सर्वोद्धकासे सुन्दर बसा हुआ है स्रौर यहां पर

सज्जनोंका समुदाय निवास करता है, अतः यह स्वगं और पाताल लोकसे श्रेष्ठ नगर है, ऐसा मेरा विश्वास है ॥३७॥ धात्रीवाहननामा राजाऽभूदिह नास्य समोऽवनिभाजाम् । तेजस्वीहक् यथांऽशुमाली निजप्रजायाः यः प्रतिपाली ॥३०॥

इस नगरमें एक घात्रीवाहन नामका राजा हुआ, जिसकी समता करनेवाला इस भूमण्डल पर दूसरा कोई अन्य राजा नहीं था। वह सूर्यके समान तेजस्वी था और अपनी प्रजाका न्याय-नीति-पूर्वक प्रतिपालन करता था।।३६।।

य तरिवासकौ समरसङ्गतः सुधारसहितः स्वर्गिवन्मतः । पृथुदानवारिरिन्द्रसमान एवं नानामहिमविधानः ॥३६॥

वह राजा यतिके समान 'समरसङ्गत' था। जैसे साधु समतारसको प्राप्त होते हैं, वैसेही वह राजा भी समर (युद्ध) सङ्गत था, अर्थात् युद्ध करनेमें भ्रति कुशल था। स्वगंमें रहने-वाले देवोंके समान वह राजा 'सुधा-रस-हित था। जैसे देव सदा सुधा (अमृत) रसके ही पान करनेके इच्छुक रहते हैं, वैसे ही यह राजा भी सुधार-सहित था, अर्थात् अपनी प्रजाकी बुराइयों को दूर कर उन्हें सुखी बनाने वाला था। इन्द्र जैसे पृथुदानवारि है, पृथु (महा) दानवोंका ग्रिर है, उनका विनाशक है, उसी प्रकार यह राजा भी 'पृथु-दान-वारि' था, अर्थात् अपनी प्रजाको निरन्तर सर्व प्रकारके महान् दानोंकी वपिक जलसे तृप्त करता रहता था। इस प्रकार वह धात्रोवाहन राजा नाना प्रकारको महिमाका धारण करनेवाला था।।३६॥

## अभयमतीत्वभिधाऽभुद्भार्या ययाऽभिविदितो नरपो नार्या । अपराजितयेवेन्द्रशेखरः स्मरस्येव यत्कटाचः शरः ॥४०॥

उस धात्रीयाहन राजाके अभयमती नामकी रानी थो, जिसने नारी-सुलभ अपने विशिष्ट गुर्गोसे राजाको अपने वशमें कर रखा था, जैसे कि पार्वतोने महादेव को । उस रानीके कटाक्ष कामदेवके वार्गाके समान तीक्ष्ण थे।।४०।।

## रतिरिव रूपवती या जाता जगन्मोहिनीव काममाता । चन्द्रकलेव च नित्यनुतनाऽऽनन्द्वती नृपशुचः पूतना ॥४१॥

वह रानी रतिके समान अत्यन्त रूपवती थी और कामदेव की माता लक्ष्मीके समान जगत्को मोहित करनेवाली थी। चन्द्रमाको नित्य बढ़नेवालो कलाके समान वह लोगोंको नित्य नवोन आह्नाद उत्पन्न करती थो और राजाके शाक-सन्ताप को नष्ट करनेके लिए पूतना राक्षसी-सी थी।।४१॥

### चापलतेव च सुवंशजाता गुण्युक्तार्थि वक्रिमल्याता । सायकसमवायेन परेषां हृदि प्रवेशोचिता विशेशात् ॥४२॥

वह रानी ठीक धनुष-लताका अनुकरण करती थी। जैसे धनुषंता उत्तम वंश (बांस) से निर्मित होती है, उसी प्रकार यह रानी भी उच्च क्षत्रिय वंशमें उत्पन्न हुई थी। जैसे धनुष गुण प्रथात् बोरोसे संयुक्त रहता है, उसी प्रकार यह रानी भी सौन्दर्य आदि गुर्णोंसे संयुक्त थी। जैसे धनुषंता वक्रता (तिरखापन) को धारण करती है, उसी प्रकार यह रानी भी मनमें कुटिनता को धारण करती थी। जैसे धनुनंता अपने द्वारा फेंके गये वाणोंसे दूसरे लोगोंके हृदयमें प्रवेश कर जाती है, उसी प्रकार यह रानी भी अपने कृत्रिम हाव-भावरूप वाणोंसे दूसरे लोगोंके हृदयमें प्रवेश कर जाती थी, अर्थात् उन्हें अपने वशमें कर लेती थी। ।४२।।

# निम्नगेव सरसत्वमुपेता तिहिद्व चपलतोपहितचेता। दीपशिखेव बुतिमत्यासीद्राज्ञे भव-चातक-शलभाशीः॥४३॥

वह रानी निम्नगा (नीचेकी ग्रौर बहनेवाली नदी) के समान सरसतासे संयुक्त थी, बिजलीके समान चपलतासे युक्त चित्तवाली थी, ग्रौर दोपशिखाके समान कान्तिवाली थी। उसे देखकर राजा को चेष्टा मीन, चातक ग्रौर शलभके समान हो जाती थी।।४३।।

भावार्थ - जैसे मछली बहते हुए जलमें कल्लोल करती हुई ग्रानिन्दत होती है, चातक पक्षी चमकती बिजली को देखकर पानी बरसने के ग्रासारसे हिंवत होता है ग्रीर शलभ (पतंगा) दीप-शिखाको देखकर प्रमोदको प्राप्त होता है, उसी प्रकार धात्रीबाहन राजा भी ग्रपनी ग्रभयमती रानीकी सरसताको देखकर मीनके समान, बिजली-सी चपलता को देखकर चातकके समान ग्रीर शारीरिक-कान्तिको देखकर पतंगाके समान ग्रत्यन्त ग्रानन्दको प्राप्त होता था।

निशाशशाङ्क इवायमिहाऽऽसीत् परिकलितः किल यशसां राशिः । यतः समुद्रोद्धारकारकस्तामसञ्चिकयाऽभिसारकः ॥४४॥ जिस प्रकार अपने उदयसे समुद्रको उद्देलित करनेवाला प्रकाश-युक्त चन्द्रमा अन्धकारमयी रात्रिसे भी सम्बन्ध रखता है और उसके साथ अभिसार करता है, उसी प्रकार सुवर्णादिकी मुद्राओं (सिक्कों) का उद्धार करनेवाला – सिक्कोंका चलानेवाला और यशका भाण्डार भी यह धात्रीवाहन राजा अपनो भोगमयी तामसी प्रवृत्तिके द्वारा रानी अभयमतीके साथ निरन्तर अभिसरण करता रहता था।।४४॥

सार्घसहस्रद्वयानु हायनानामिहाद्यतः । बभुवायं महाराजो महावीरप्रभोः चर्गो ॥४५॥

चम्पापुरीका वह धात्रीवाहन नामका महाराज ग्राजसे ग्रद्धाई हजार वर्षोंके पहिले भगवान् महवीर स्वामीके समयमें हुआ है ॥४५॥

श्रीमान् श्रेष्टिचतुर्भुजः स सुषुवे भ्रामलेत्याह्वयं वाणीभृषणवर्णिनं घृतवरी देवी च यं धीचयम् । तेन प्रोक्तसुदर्शनोदय इह व्यत्येति संख्यापको देशादेर्नृ पतेश्र वर्णनपरः सर्गोऽयमाद्योऽनकः

इस प्रकार श्रीमान् सेठ चतुर्भुजजी भ्रौर घृतवरी देवीसे उत्पन्न हुए, वार्गीभूषण्, बालब्रह्मचारी पं० भूरामल वर्तमान मुनि ज्ञानसागर विरचित इस सुदर्शनोदयकाव्यमें ग्रंगदेश भ्रौर उसके राजाका वर्णन करनेवाला यह प्रथम सर्ग समाप्त हुआ।

# अथ द्वितीयः सर्गः

त्रशोत्तमो वैश्यकुलावतंसः सदेकसंसत्सरसीसुहंसः । तिस्मनिवासी समभूनसुदा स श्रीश्रेष्टिवर्यो वृषभस्य दासः ॥१॥

उसी समय उस चम्पापुरमें वैश्यकुलका ग्राभूषरा, सज्जनों की सभारूप सरोवरीका ग्रहितीय हंस ग्रौर सदा प्रसन्न रहनेवाला श्रेष्ठिवर्यं श्रीवृषभदास नामका एक सेठ रहता था ॥१॥

द्विजिह्नतातीतगुणोऽप्यहीनः किलानकोऽप्येष पुनः प्रवीणः । विचारवानप्यविरुद्धवृत्तिभदोजिभतो दानमयप्रवृत्तिः ॥२॥

वह सेठ द्विजिल्लतातीत गुरावाला हो करके भी अहीन था।
अर्थात् दो जिल्लावाले सर्पोंका स्वामी शेषनाग अपरिमित गुराका
धारक होकरके भी अन्तमें अहीन ही है, सर्प ही है। परन्तु यह
सेठ द्विजिल्लन्ता अर्थात् चुगलखोरीके दुर्गुरासे रहित एवं उत्तम
सद्-गुराोंका धारक होनेसे अहीन अर्थात् हीनतासे रहित था,
उत्तम था। वह सेठ आनक होते हुए भी अति प्रवीरा था।
अर्थात् आनक नाम नगाड़ेका है, जो नगाड़ा हो, वह उत्तम
वीराा कैसे हो सकता है ? इस विरोधका परिहार यह है कि वह
सेठ आनक अर्थात् पापोंसे रहित था और अति चतुर था। तथा
वह विचारवान् होते हुए भी अविरुद्ध वृत्ति था। 'वि' नाम

पक्षीका है, जो पिक्षयों के प्रचारसे युक्त हो, वह पिक्षयों से रहित आजीविकावाला कंसे हो सकता है। इस विरोधका परिहार यह है कि वह सेठ अति विचारधोल था और जाति-कुलसे अविरुद्ध स्याययुक्त आजीविका करनेवाला था। वह सेठ मदोजिसत होकर के भी दानमय प्रवृत्तिवाला था। जो हाथो मदसे रहित होता है, वह दान अर्थात् मदको वर्षा नहीं कर सकता। मद-युक्त गजके ही गण्डस्थलों से मद करता है, मद-हीन गजों से नहीं। पर यह सेठ सर्व प्रकारके मदों से रहित हो करके भी निरन्तर दान देने की प्रवृत्तिवाला था।।२।।

### वभौ समुद्रोज्यजङाशयश्च दोपातिगः किन्तु कलाधरश्च । दशो न वैषम्यमगारकुतोऽपि स पाशुपत्यं महदाश्चितोऽपि ॥३॥

वह संठ समुद्र होकरके भी अजलाशय था। जो समुद्र हो और जलका भरा न हो, यह विरोध है। इसका परिहार यह है कि वह समुद्र अर्थान् स्वर्णादिककी मुद्राओं (सिक्कों) से संयुक्त होते हुए भी जडाशय (मूखं) नहीं था, प्रत्युत अत्यन्त बुद्धिमान् था। वह दोषातिग होते हुए भी कलाधर था। कलाधर नाम चन्द्रमाका है, वह दोषा अर्थान् रात्रिका अतिक्रमण् नहीं कर सकता, अर्थान् उसे रात्रिमें उदित होना हो पड़ता है। पर यह सेठ सर्व प्रकारके दोषोंसे रहित हो करके भी कलाधर था, प्रथान् चातुर्य, आदि अनेक कलाओंका धारक था। और वह सेठ महान् पाशुस्थको आश्रित होकरके भी किसी भी प्रकारसे हिन्द की विषमताको नहीं प्राप्त था। भावार्थ – पशुपति नाम महादेव

का है, पर वे विषम दिष्ट हैं, क्योंकि उनके तीन नेत्र हैं। पर यह सेठ सहस्रों गाय-भेंस ग्रादि पशुओंका स्वामी हो करके भी विषम दृष्टि नहीं था, किसीको बुरी दृष्टिसे नहीं देखता था, किन्तु सबको समान दृष्टिसे देखता था।।३।।

मतिजिनस्येव पवित्ररूपा वभृव नाभिश्रमणान्धुकृपा । सधर्मिणी तस्य वणिग्वरस्य कामोऽपि नामास्तु यदिङ्गवश्यः ॥४॥

उस वैश्यनायक सेठ वृषभदासकी सेठानीका नाम जिनमति था, तो वह जिनभगवान्की मितिके समान हो पिवत्र रूप वाली थी, दोष-रहित थी। जिनभगवान्को मित संसार-पिरभ्रमण्हप अंधकूपका ग्रभाव करती है ग्रीर सेठानोकी नाभि दक्षिणावर्त भ्रमणको लिए हुए कूपके समान गहरी थी। जैसे जिनमतके ग्रम्याससे काम-वासना मिट जाती है, वैसे ही सेठानोकी चेष्टासे कामदेव उसके वशमें हो रहा था।।४।।

लतेव मृद्धी मृदुपन्तवा वा कादम्बिनी पीनपयोधरा वा । समेखलाम्युत्रतिमन्त्रितम्बा तटी स्मरोत्तानगिरेरियं वा ॥५॥

वह सेठानी लताके समान कोमलाङ्गी मृदुल पल्लववाली थी। जैसे लता स्वयं कोमल होती है, और उसके पल्लव (पत्र) और भी कोमल होते हैं, वैसे ही सेठानीका सारा शरीर ही कोमल था, पर उसके हस्त वा चरण तल तो और भी अधिक कोमल थे। वह कादिम्बनी (मेघमाला) के समान पीनपयोधरा थी। जैसे मेघमाला जलसे भरे हुए बादलोंसे युक्त होती है, उसी

प्रकार वह सेठानी विशाल पुष्ट पयोघरों (स्तनों) को घारण करतो थी। ग्रीर वह सेठानी कामरूप उत्तान पर्वतकी मेखला-युक्त उपत्याका सी प्रतीत होती थी। जैसे पर्वतक उपत्यका कहीं समस्थल ग्रीर कहीं विषमस्थल होती है, वैसे ही यह सेठानी भी मेखला ग्रर्थात् करघनीसे युक्त थी ग्रीर उदरभागमें समस्थल तथा नितम्ब भागमें उन्नत स्थलवाली थी।।।।।

कापीव वापी सरसा सुवृत्ता सुद्रे व शाटोव गुणैकसत्ता। विधोः कला वा विधिसत्कृतीद्वाञ्लङ्कारपूर्णी कवितेव सिद्धा ॥६॥

वह सेठानी जलसे भरी हुई वापीके समान सरल थी;
मुद्रिकाके समान सुबूत्त थी, जैसे अंगूठी सुबृत्त प्रर्थात् गोल होती
है, उसी प्रकार वह सुबृत्त ग्रर्थात् उत्तम ग्राचरण करनेवाली
थो। साड़ीके समान एक मात्र गुर्गोसे गुम्क्ति थी, जैसे साड़ी
गुर्ग ग्रर्थात् सूतके घागोंसे बुनी होती है, उसी प्रकार वह
सेठानी पातित्रत्यादि ग्रनेक गुर्गोसे संयुक्त थी। चन्द्रमाकी कलाके
समान तिथिसत्कृतीद्धा थी। जैसे चन्द्रकी बढ़ती हुई कलाएँ
प्रतिदिन तिथियोंको प्रकट करती है, वैसे ही वह सेठानी प्रतिदिन
ग्रतिथियोंका ग्रादर-सत्कारमें तत्पर रहती थी। ग्रीर वह सेठानी
ग्रतिथियोंका ग्रादर-सत्कारमें तत्पर सहती थी। ग्रीर वह सेठानी
ग्रतिथियोंका ग्रादर-सत्कारमें तत्पर पहती थी। ग्रीर वह सेठानी
ग्रतिथियोंको ग्रादर सत्कारों सामान प्रसिद्ध थी। जैसे
उत्तम किता उपमा, उत्प्रेक्षा ग्रादि ग्रलङ्कारोंसे परिपूर्ण होती
है, वैसे हो यह सेठानो भी गले, कान, हाथ ग्रादिमें नाना प्रकार
के ग्राभूषणोंको वारण करती थी।।६॥

पवित्ररूपामृतपूर्णञ्जल्या वाहां सदा हारिमृणालतुल्याम् । शोबालवच्छ्रलच्णकचोपचारश्रीमनमुखाममोजवती वसार ॥७॥

यह सेठानी पिवत्र सौन्दयंख्प ग्रमृतसे भरो हुई नदी-सी प्रतीत होती थी। उसके शरोरकी भुजा तो कमल-नालके समान लम्बी ग्रौर सुकोमल थीं, शिरके केश शेवाल (काई ) के समान चिकने ग्रौर कोमल थे ग्रौर उन केशोंके समीप उसका मुख खिले हुए कमल सी शोभाको घारण करता था।।।।।

दीर्घोऽहिनीलः किल केशपाशः हशोः श्रुतिप्रान्तगतो विलासः। यस्या मुखे कोसुमसंविकास-संकाश श्रासीर्दाप मन्दहासः॥=॥

उस सेठानीका केशपाश काले सांपके समान लम्बा और काला था। उसके नेत्र कानोंके समीप तक विस्तृत थे और उसके मुख पर विकसित सुमनोंके समान सदा मन्द हास्य बना रहता था।।=।।

मालेव या शीलसुगन्धयुक्ता शालेव सम्यक् सुकृतस्य स्का । श्रीश्रेष्ठिनो मानसराजहंसीव शुद्धमावा खलु वाचि वंशी ॥६॥

वह सेठानी मालाके समान शीलरूप सुगन्धिसे युक्त थी, शालाके समान उक्तम सुकृत (पुण्य) को भाण्डार थी श्री वृषभ-दास सेठके मानस रूप मानसरोवरमें निवास करनेवाली राजहसीके समान शुद्ध भावोंकी घारक थी और वंशीके समान मधुर भाषिगी थी।।।।। कुशेशयाभ्यस्त राया शयाना या नाम पत्री सुकृतोदयानाम् । स्वप्नावलीं पुंप्रवरप्रसत्व-प्रासादसोपानतितं मृदुत्वक् ॥१०॥ अनन्यत्लोदिततन्पतीरे चीरोदप्रोदरचम्बिचीरे । लक्सीरिवासी तु निशावमाने ददर्श हर्षप्रतिपद्धिधाने ॥११॥

कमलसे भी अतिकोमल हस्तवाली और अपूर्व भाग्योदयकी पात्री उस सेठानोने एक दिन क्षीरसागरके समान स्वच्छ इवेत चादरसे आच्छादित एवं रूईदार कोमल गद्दासे संयुक्त शय्या पर लक्ष्मीके समान सोते हुए रात्रिके अवसान-कालमें श्रेष्ठ पुरुषको उत्पत्तिकी सूचक, पुण्य प्रासाद पर चढ्नेके लिए सोपान-परम्परा के समान, हर्षको बढ़ानेवाली प्रतिपदा तिथिका अनुकरण करती हुई स्वप्रावलोको देखा ॥१०-११॥

अय प्रमाते कृतमङ्गला सा हदेकदेवाय लसत्सुवासाः । रदांशुपुष्पाञ्जलिमपेयन्ता जगौ गिरा वल्लकिकां जयन्ती ॥१२॥

इसके पश्चात् प्रभात समय जाग कर श्रीर सर्व मांगलिक कार्योको करके तथा सुन्दर वस्त्राभूषणोंसं सुसज्जित होकर वह सेठानो श्रपने स्वामी ऋषभदास सेठके पास गई। वहां जाकर अपने हृदयके एकमात्र देव पतिके लिए दान्तोंको किरण्रूष पुष्पाञ्जिलको श्रपंण करती हुई श्रीर श्रपनी मीठी वाणोसे बोणाको जीतती हुई इस प्रकार बोली ॥१२॥

मो मो विमो कोतुकपूर्णपञ्च-स्वमान्यपश्यं निशि मानसञ्च । मनामुकं मेवसमृहजेतो भुङ्गायते तन्मकरन्दहेतोः ॥१३॥ हे स्वामिन्, मैंने आज रातमें कौतुक-परिपूर्णं पांच स्वप्न देखे हैं। उनके मकरन्द (पराग) के सूंघनेके लिए मेरा मन भ्रमर जैसा उत्कण्ठित हो रहा है। आप ही मेरे सन्देहरूप मेघ-समूहके जीतनेवाले हैं। (इस लिए उन स्वप्नोंका फल कहिये।) ॥१३॥

सुराद्रिरेवाद्रियते मया इंदी निधाय चित्ते भवदीय गदौ । नादौ सुराङ्के च्युतिशङ्क वेव केनो खृतः स्तम्म इवायि देव ॥१४॥

हे देव, श्रापके चरणोंको चित्तमें धारण करके (जब मैं सो रहो थो, तब ) मैंने सबसे श्रादिमें सुरगिरि (सुमेरु-पर्वत) देखा, जो कि ऐसा प्रतीत होता है, मानों ग्रधर रहनेवाले स्वर्गलोकके नीचे गिरनेकी शंकासे ही किसीने उसके नीचे ग्रनादि से यह सुदृढ़ स्तम्भ लगा दिया हो ॥१४॥

दृष्टः सुरानोकहको विशाल-शाखाभिराकान्तदिगन्तरालः । किभिच्छदानेन पुनस्त्रिलोकीमापूरयन् हे सुकृतावलोकिन् ॥१५॥

हे सुकृतावलोकिन्, (पुण्यशालिन्,) दूसरे स्वप्न में मैंने अपनी विशाल शाखाओंसे दशों दिशाओंको पूरित करनेवाला और किमिच्छिक दानसे त्रिलोकवर्ती जीवोंकी आशाओंको पूरित करनेवाला कल्पवृक्ष देखा है।।१५॥

सम्मावितोञ्तः खलु निर्विकारः प्रस्पष्टमुक्ताफलताधिकारः । पयोनिधिस्त्वद्दृद्दि वाष्यवार-पारोज्तलस्पर्शितयाऽत्युदारः ॥१६॥ हे स्वामिन्, तीसरे स्वप्न में मैंने आपके हृदयके समान निविकार (क्षोभ रहित प्रशान्त), अपार वार, अगाध और उदार सागरको देखा है, जिसमें कि ऊपर मोती स्पष्ट दृष्टिगोचर हो रहे थे।।१६॥

नयन्तमन्तं निविलोत्करं तं समुज्ज्वलज्ज्ञालतया लसन्तम् । अपश्यमस्यन्तमितो हुतं तत्स्फुलिङ्गजालं मुहुरुद्वमन्तम् ॥१७॥

हे नाथ, चौथे स्वप्नमें मैंने ऐसी निधूम अग्निको देखा — जो कि समीपवर्ती इन्घनको जला रही थी। जिसमेंसे प्रकाशमान बड़ी-बड़ी ज्वालाएं चारों ओरसे निकल रही थीं, जो हवन की हुई सामग्रीको भस्मसात् कर रही थी और जिसमेंसे वार-वार स्फुलिंग-जाल (अग्नि-करा) निकलकर सर्व ओर फैल रहे थे ॥१७॥

विहाय साञ् विहरन्तमेव विमानमानन्दकरं च देव । दृष्ट्वा प्रबुद्धः सुखसम्पदेवं श्रुतं तदेतद्भवतान्सुदे वः ॥१८॥

हे देव, पांचवें स्वप्नमें मैंने ग्राकाशमें विहार करते हुए ग्रानन्दकारी विमानको देखा। इन सुख-सम्पत्तिशाली स्वप्नोंको देखकर मैं प्रबुद्ध (जागृत) हो गई। मुफ्ते इनके देखनेसे ग्रत्यन्त हर्ष हुग्रा है ग्रीर इनके सुननेसे ग्रापकी भी प्रमोद होंवे ॥१८॥

यदादिहष्टाः समदृष्टसारास्तदादिसृष्टा हृदि मुन्ममारात् । स्पन्टं सुधासिक्तमिवाङ्गमेतदुदश्चनप्रायमुदीच्यतेऽतः ॥१६॥ हे स्वामिन्, जबसे मैंने उत्तम पुण्यके सारभूत इन स्वप्नोंको देखा है, तभीसे मेरे हृदयमें ग्रसीम ग्रानन्द प्राप्त हो रहा है ग्रीर मेरा यह सर्वाङ्ग ग्रमृतसे सींचे गयेके समान रोमाञ्चोंको घारगा किये हुये स्पष्ट ही दिखाई दे रहा है ॥१६॥

इत्येवमुक्त्वा स्मरवैजयन्त्यां करौ समायुज्य तमानमन्त्याम् । किलांशिकेवारिवति तेन मुक्ता महाशयेनापि सुवृत्तमुक्ताः ॥२०॥

इस प्रकार कहकर स्मर-वैजयन्ती (काम-पताका) उस सेठानीके हाथ जोड़कर नमस्कार करने पर महानुभाव वृषभदास सैठने भी उत्तम गोलाकारवाले मोतियोंसे युक्त मालाके समान सुन्दर पद्योंसे युक्त ग्रार्शीवाद रूप वचनमाला उसे समर्पण की। ग्रार्थात् उत्तर देना प्रारम्भ किया ॥२०॥

वार्ताऽप्यदृष्टश्रुतपूर्विका वः यस्या न केनापि रहस्यभावः । सम्पादयत्यत्र च कौतुकं नः करोत्यन्द्रा स्मयकौ तु कं न ॥२१॥

सेठ बोला - प्रिये; तुम्हारे द्वारा देखी हुई यह स्वप्नोंकी बात तो अहण्ट और अश्रुत पूर्व है, न मैंने कभी ऐसी स्वप्नावली देखी है और न कभी किसीके द्वारा मेरे सुननेमें ही आई है। यह स्वप्नावली मुक्ते भी कौतुक उत्पन्न कर रही है। अविवाहित युवती वृश्वी पर किसके कौतुक उत्पन्न नहीं करती है? इस स्वप्नावली का रहस्य भाव तो किसोको भी ज्ञात नहीं है, फिर मैं तुम्हें क्या बतलाऊँ ॥२१॥

अस्याः क आस्तां प्रियएवमर्थः वक्तुं भवेद्योगिवरः समर्थः । भाग्येन तेनास्तु समागमोऽपि साकं किलाकं यदि नोऽवलोपि ॥

इस स्वप्नावलीका क्या प्रिय अर्थ होना, इसे कहनेके लिए तो कोई श्रेष्ठ योगिराज ही समर्थ हो सकते हैं। भाग्यसे ही ऐसे योगियोंके साथ समागम संभव है। हमारे यदि पापोंका लोप हो रहा है, तो उनका भी समागम हो ही जायगा ॥२२॥

संस्मर्यतां श्रीजिनराजनाम तदेव नरचेच्छितपूर्तिधाम । पापापहारीति वयं वदामः सम्बिशवाधामित संहरामः ॥२३॥

श्रतएव श्री जिनराजका नाम हो हमें स्मरण करना चाहिए, वही पापोंका अपहारक, सब विझ-बाधाओंका संहारक और इच्छित अर्थका पूरक है, ऐसा हमारा कहना है ॥२३॥

प्रत्यात्रजन्तामय जम्पती तौ तदेकदेशे नियतं प्रतीतौ । सुनि पुनर्धमीमवात्तमृतिं सतां समन्तात्कृतशर्मपूर्तिम् ॥२४॥

(ऐसा विचार कर सेठ और सेठानी दोनोंने जिनालयमें जाकर भगवान्की पूजा की।) वहीं उन्हें ज्ञात हुम्रा कि इसी जिनालयके एक स्थान पर मुनिराज विराजमान हैं। उन दोनों ने जाकर घमंकी साक्षात् मूर्तिको धारण करनेवाले, तथा सज्जनों के लिए सुख-सम्पदाकी पूर्ति करनेवाले ऐसे योगिराजके दर्शन किये।।२४।। केशान्धकारींह शिरस्तिरोऽभृद् हब्ट्वा मुनीन्दुं कमलश्रियो भ्ः। करद्वयं कुड्लमतामयासीत्तयोर्जन्मभे मुद्रपां सुराशिः॥२५॥

मुनिराजरूप चन्द्रमाको देखकर सेठ ग्रीर सेठानीका ग्रानन्दरूप समुद्र उमड़ पड़ा, केशरूप ग्रन्थकारको धारण करने-वाला उनका मस्तक भुक गया, उनका मुख कमलके समान विकसित हो गया ग्रीर दोनों हस्त-कमल मुकुलित हो गये। भावार्थ – भक्ति ग्रीर ग्रानन्दसे गद्-गद् होकरके ग्रपने हाथोंको जोड़कर उन्होंने मुनिराजको नमस्कार किया॥२५॥

#### कृतापराधाविव बद्धहस्तौ जगद्धितेच्छोद्रर्तमग्रतस्तौ । मिथोऽय तत्त्रेमसमिच्छुकेषु संक्लेशकृत्वाद्रतिकौतुकेषु ॥२६॥

जगत्के प्राणिम। त्राका हित चाहनेवाले उन मुनिराजके आगे हाथ जोड़कर बैठे हुये वे सेठ और सेठानी ऐसे प्रतीत हो रहे थे, मानों परस्पर प्रेमके इच्छुक स्त्री-पुरुषोंमें संक्लेशभाव उत्पन्न कर देनेके कारण जिन्होंने अपराध किया है और जिन्हें हाथ बांधकर लाया गया है, ऐसे रित भीर कामदेव ही बैठे हों।। २६।।

करी पलाशप्रकरी तु तेन तयोनिवद्धी यर्तनो गुणेन । इष्ट्वेति निर्गत्य पलायिता वाङ् नमोऽस्त्वितीहङ् मधुला मिया वा ॥

पलाशके समान उनके दोनों हाथ यितराजके गुएसे निबद्ध हो गये हैं, यह देखकर ही मानों भयभीत होकर उनके मुखसे 'नमोऽस्तु' ऐसी मधुर वाएगी शीझ निकल पड़ी ॥२७॥

भावार्थ - इस क्लोकमें पठित पलाश, गुरा और मधुर ये तीन पद द्वधर्यंक हैं। पलाश नाम कोमल कोंपलका भी है स्रोर मांस-भक्षीका भी । गुरा नाम स्वभाव या घमका भी है ग्रीर डोरी या रस्सीका भी। मधुर नाम मीठेका भी है स्रोर मधु वा मदिराका भी है। इन तीनों पदोंके प्रयोगसे कविने यह भाव व्यक्त किया है कि जैसे कोई पुरुष मांसका भक्षण ग्रीर मदिराका पान करे, तो यह रस्सीसे बांधकर अधिकारी पुरुषके सम्मुख उपस्थित किया जाता है ग्रीर वहां पर वह डरके मारे उसकी हाथ पैर जोड़ने लगता है। प्रकृतमें इसे इस प्रकार घटाना चाहिए कि सेठ अरेर सेठानीके दोनों हाथ कींपलके समान लाल वर्गके थे, मतः पलाश (पल-भक्षरा) के अपराधसे वे मुनिराजके गुराहर डोरीसे बांब दिये गये भीर अपराधी होनेके कारण ही मानों उनके मुलसे नमस्कार-परक 'नमोऽस्तु' यह मधुर शब्द निकला श्रीर इसके वहानेसे ही मानों उन्होंने पिये गये मधु या मदिरा को बाहिर निकाल दिया।

स्मासाय तत्पावनिमिक्तितश्च तयोरुद्कं सुर्गम समझत्। म शूरमं वाक्य पुरेति शस्यं पुनेर्मु बाव्जातकु तलारायस्य ॥२८॥

जैसे पवनके प्रवाहको पाकर जलाशयस्य कमलका मयु पराग निकलकर सारे वातावर एको सुगन्धित कर देता है, वैसे ही इन सेठ-सेठानीके पावन स्वप्नरूप निमित्तको पाकर पवित्र मभिप्रायवाले मुनिराजके मुख-कमलसे मधु-तुल्य मिष्ट प्रशंसनीय वाक्य प्रगट हुये, जो कि उनके भविष्यको और भी ग्रविक सुरमित ग्रीर ग्रानन्दित करनेवाले थे ॥२५॥

मदुक्तिरेषा भवतोः सुबस्तु समस्तु किन्नो वृषवृद्धिरस्तु । अनेकथान्यार्थसुपायकत्रोमिहत्सु शीरोचितथाममत्रोः ॥२६॥

मुनिराज बोले - अनेक श्रकारसे परके लिए हितकारक उपायोंके करनेवाले श्रीर सूर्यके समान निर्मल ज्ञानरूप प्रकाशके भरनेवाले, ग्रतएव महापुरुषोंमें गिने जानेवाले श्राप दोनोंके 'वृष-वृद्धि' हो श्रीर मेरी यह श्राशिष श्रापके लिए सुन्दर वस्तु सिद्ध हो ॥२६॥

मावार्थ - यह श्लोक भी द्वचर्यक है। दूसरा अर्थ यह है कि जैसे अनेक प्रकारके धान्योंको उत्पन्न करनेके प्रयत्न वरनेवाले और हल चला करके अपनी आजीविका करनेवाले किसानोंके लिए वृष अर्थात् वैलोंकी वृद्धि कल्यासकारी होती है, उसी प्रकार तुम्हारे भी धर्मवृद्धि रूप आशीविंद भविष्यमें सुफलदायी होवे।

रत्नत्रयाराधनकारिणा वा प्रस्पष्टमुक्तीचितवृत्तभावा । समर्पिताञ्चारि महाशयाभ्यां गुणावलीत्थं सहसाशयाभ्याम् ॥३०॥

जिस प्रकार इस व्यवहारी लोकमें खनिज (हीरा-पन्ना आदिक) जलज (सीप-मोतो) और प्रारिएज (गजमुक्ता) ये तीन प्रकारके रतन प्रसिद्ध हैं, उसी प्रकारसे भ्राध्यात्मिक लोकमें प्रसिद्ध सम्यग्दर्शन, सम्यग्जान और सम्यक् चारित्ररूप तीन महा रत्नोंके भारण करनेवाले श्री मुनिराजके द्वारा समर्पण की हुई, स्पष्ट रूपसे मुक्ताफलके समान वृष भाव (गोलाकारिता और छन्दरूपता) को घारण करनेवाली, आर्शीवादरूप गुणमयी मालाको वक्ष्यमाण प्रकारसे विनम्र प्रार्थना करते हुए उस दम्पतीने बड़े श्रादरके साथ स्वीकार किया ॥३०॥

भवाँस्तरँस्तारयितुं प्रवृत्तः भन्यवजं भन्यतमैकवृत्तः । समो भवान्धौ परमार्थनावाऽस्त्यस्माकमस्मात्परमार्थनावा ॥३१॥

सेठ-सेठानीने कहा — स्वामिन्, आपका व्यवहार अति उत्तम है, आप भव्यजनोंको परमार्थरूप नावके द्वारा संसार-समुद्रसे पार उतारनेमें प्रवृत्त हैं और स्वयं पार उतार रहे हैं। प्रशंसक और निन्दकमें समान हैं। अतएव हमारी भी एक प्रार्थना है।।३१।।

स्वाक्तसङ्कोतपरिस्पृशापि दशा कृशाङ्गया दुरितौकशापी । सम्बेरितः श्रीमुनिराजपाद-सरोजयोः सावसरं जगाद ॥३२॥

अपने अभिप्रायको प्रकट करनेवाले संकेतको हिष्टिसे उस कृशाङ्की सेठानीके द्वारा प्रेरित और पापसे भयभीत ऋषभदास सेठने अवसर पाकर श्री मुनिराजके चरण-कमलोंमें इस प्रकार निवेदन किया ॥३२॥

सुमानसस्याय विशावरस्य सुद्रा विभिन्नाञ्स्य सरीरुहस्य । सुनीयमानोरभवत्समीपे लोकान्तरायाततमः प्रतीपे ॥३३॥

लोगोंके ग्रन्तरङ्गमें विद्यमान ग्रन्धकारके नाश करनेवाले मुनिराजरूप सूर्यंके समीप मानसरोवरके समान विद्याल और प्रमन्न चित्तवाले वैश्यवर सेठका मुखरूप कमल विकसित हो गया ॥३३॥ भावार्थ - जैसे सूर्यका सामीप्य पाकर कमल खिल जाता है, वैसे ही मुनिराजका सामीप्य पाकर सेठका मुख कमल खिल उठा, ग्रर्थात् वह ग्रपने हृदयकी बातको कहने लगा।

निशी चमाणा भगवँस्त्वदीय पादाम्बुजालेः सहचारिणीयम् । मेरुं सुरद्गुं जलिंधं विमानं निर्धूमविह्नं च न तिद्वदा नः॥३४॥

हं भगवन् आपके चर ए-कमलों में भ्रमरके समान रुचि रखनेवाले मुक्त दासको इस सहधर्मिणीने रात्रिमें सुमेरपर्वत, कल्पवृक्ष, समुद्र, विमान और निर्धूम अग्नि ये पांच स्वप्न देखे हैं। इनका क्या रहस्य है, सो हम लोग नहीं जानते हैं।।३४॥

किं दुष्पला वा सुफलाष्प्रला वा स्वमावलीयं भवतोष्त्रमावात् । भवानहो दिव्यदगस्ति तेन संश्रोतुमिच्छा हृदि वर्षचे नः ॥३५॥

यह स्वप्नावली क्या दुष्फलवाली है, अथवा सुफलवाली है, या निष्फल जानेवाली है, यह बात हम आपकी छुपासे जानना चाहते है। अहो भगवन्, आप दिव्य दृष्टि हैं, अतएव हमारे मनमें इन स्वप्नोंका फल सुननेकी इच्छा है।।३४॥

श्रीश्रो ष्टिवक्त्रेन्दुपदं वहन्वा स्वयं गुणानां यतिराइदन्वान् । एवं प्रकारेण सम्रुज्जगर्ज पर्यन्ततो मोदमहो ससर्ज ॥३६॥

श्री वृषभदास सेठके मुखल्प चन्द्रसे निकली हुई वाणी लप किरणका निमित्त पाकर गुणोंके सागर मुनिराजने इस प्रकारसे गंभीर गर्जना की, जिससे कि समीपवर्ती सभी लोग प्रमोदको प्राप्त हुए ॥३६॥ अहो महाभाग तवेयमार्या पुम्यूतसन्तानमयैककार्या । भविष्यतीत्येव भविष्यते वा क्रमः क्रमात्तद्गुणधर्मसेवा ॥३७॥

ग्रहो महाभाग, तुम्हारी यह भार्या पुनीत पुत्ररूप सन्तान को उत्पन्न करेगी। उस होनहार पुत्रके गुरा-घर्मीको क्रमशः प्रकट करनेवाले ये स्वप्न हैं॥३७॥

स्वन्नावलीयं जयतूत्तमार्था चेष्टा सतां कि मवति व्यपार्था । किमकेवचाम्रमहीरुहस्य पुष्पं पुनर्निष्फलमस्तु पश्य ॥३८॥

यह स्वप्नावली उत्तम मर्थंको प्रकट करनेवाली है। क्या सज्जनोंकी चेष्टा भी कभी व्यर्थं जाती है। क्या म्राकतृक्षके पुष्प के समान म्राम्नके पुष्प भी कभी निष्फल जाते हैं, इसे देखों (विचारों)।।३८।।

भावार्थ - ग्राकड़ेके फूल तो फल-रहित होते हैं, परन्तु ग्राम्नके नहीं। इसी प्रकार दुर्भाग्यवालोंके स्वप्न भले ही व्यर्थ जावें, किन्तु सौभाग्यवालोंके स्वप्न व्यर्थ नहीं जातें। वे सुफल ही फलते हैं।

भ्यात्सुतो मेरुरिवातिधीरः सुरद्गुवत्सम्प्रति दानवीरः । सम्बद्भवत्सद्गुणरत्नभृषः विमानवत्सौरभवादिरूपः ॥३९॥

निर्भूमसप्तार्चिरिवान्ततस्तु स्वकीयकर्मेन्धनभस्मवस्तु । जानीहि ते सम्भविषुत्ररत्नं जिनार्चने त्वं क्रुरु सत्प्रयत्नम् ॥४० तुम्हारे सुमेरुके समान अतिबीर वीर पुत्र होगा । वह कल्पवृक्षके समान दानवीर होगा, समुद्रके समान सद्-गुर्ए रूप रत्नोंका भाण्डार होगा, विमानके समान स्वर्गवासी देवोंका भी वल्लभ होगा और अपने जीवनके अन्तमें निर्धूम अन्निके समान अपने कर्मरूप इन्धनको भस्मसात् करके शिवपदको प्राप्त करेगा । हे वेश्यवरोत्तम, तुम्हारे ऐसा श्रेष्ठ पुत्ररत्न होगा, यह तुम स्वप्नों का भविष्यफल निश्चयसे जानो । अतः अब जिनेन्द्रदेवके पूजन-अर्चनमें सत्प्रयत्न करो ॥३६-४०॥

पयोष्ठचो गर्जनयेव नीतौ मयूरजाताविव जम्पती तौ । उदञ्चदङ्गे रुद्धसम्प्रतीतौ धुनेगिरा मोदमहो पुनीतौ ॥४१॥

मेघोंकी गर्जना सुनकर जैसे मयूर-मयूरनी अति प्रमोदको प्राप्त होते हैं, उसी प्रकार वे दम्पती सेठ-सेठानी भी मुनिराजकी यह उत्तम वाणी सुनकर अत्यन्त प्रमोदको प्राप्त हुए और उनका सारा शरीर रोमाञ्चित हो गया ॥४१॥

वभावथो स्वातिशयोपयुक्ति-मती सती पुरायपयोधिशुक्तिः । मुक्तात्मभावोदरिणी जवेन समईणीया गुणसंस्तवेन ॥४२॥

जैसे स्वातिनक्षत्रकी बिन्दुको ग्रपने भीतर धारण कर समुद्रकी सीप शोभित होती है, वैसे ही ग्रपने पूर्वोपाजित सातिशय पुण्यके योगसे मोक्षगामी पुत्रको ग्रपने गभँमें धारण कर वह सती सेठानी भी परम शोभाको प्राप्त हुई भीर गर्भ-धारणके निमित्तसे अपने उदरकी कृशताको छोड़कर वह अनेक गुणोंसे संयुक्त होकर लोगोंसे पूजनीय हो गई ॥४२॥

तस्याः कृशीयानुदरी जयाय बलित्रयस्यापि तदोदियाय । श्रीविश्रहे स्निग्धतनोर्यथावत्सोऽन्तःस्थसम्यग्वलिनोऽनुमावः॥४३॥

उस कुशोदरी सेठानीका अति कुश उदर भी तीन विलयों के जीतनेके लिए उस समय उदयको प्राप्त हुआ, सो यह उस गर्भस्थ अतिवलशाली पुत्रका ही प्रभाव था। अन्यथा कौन कुशकाय मनुष्य तीन बलशालियोंसे युद्धमें विजय प्राप्त कर सकता है। ४३।।

भावार्थं - जब किसी कृशोदरी स्त्रीके गर्भ रहता है, तो गर्भ-वृद्धिके साथ-साथ उसके उदरमें जो त्रिबली (तीन बलें) होती हैं, वे कमशः समाप्त हो जाती हैं। इस बातको ध्यानमें रखकर कि उत्प्रेक्षा करते हुए कहते हैं कि किसी कृश शरीर वालेकी यह हिम्मत नहीं हो सकतो कि वह तीन बलशाली लोगोंके मुकाबिलेमें खड़ा हो सके। पर उस सेठानीका कृश उदर अपनी कृशताको छोड़कर जो वृद्धिको प्राप्त होता हुआ उन तीन बिलयोंका मान-भंग कर रहा था, वह उसके गर्भस्थ पुत्रके पुण्यका प्रताप था।

इहोदयोऽभृदुदरस्य यावत् स्तनानने ध्यामलताऽपि तावत् । स्वमावतो ये कठिना सहेर् कुतः प्रस्याभ्युद्यं सहेरन् ॥४४॥

उस सेठानीके उदरकी इधर जैसे-जैसे वृद्धि हो रही थी, उधर वैसे-वैसे ही उसके कठोर स्तनोंके मुख पर कालिमा भी आकर अपना घर कर रही थी। सो यह ठीक हो है, क्योंकि जो लोग स्वभावसे कठोर होते हैं, वे दूसरेके अभ्युदयको कैसे सहन कर सकते हैं।।४४॥

#### कुचावतिश्यामलच्चुकाभ्यां सभृङ्गपञ्चाविव तत्र ताभ्याम् । सरोवरे वा हृदि कामिजेतुर्विरेजतुः सम्प्रसरच्छरे तु ॥४५॥

श्रपने सौन्दर्यसे कामदेवकी स्त्री रितको भी जीतनेवाली उस सेठानीके हृदयरूप सरोवरमें विद्यमान कुच श्रति क्याम मुख बाले चूचुकोंसे ऐसे प्रतीत होते थे, जैसे गुलाबी रंगवाले कमलोंके ऊपर बैठे हुए भौरे शोभित होते हैं ॥४५॥

भावार्थ - सरोवरमें जैसे जल भरा रहता है, कमल बिलते हैं ग्रौर उन पर ग्राकर भाँरे बैठते हैं बैसे हो सेठानीके हृदय पर जलस्थानीय हार पड़ा हुग्रा था ग्रौर उसमें कमल-तुल्य स्तन थे, तथा उनके काले मुखवाले चूचुक भाँरेसे प्रतीत होते थे।

वपुः सुवासिक्तमिवातिगौरं वक्रं शरचन्द्रविचारचौरम् । यथोत्तरं पीवरसत्कुचौरःस्यलं त्वगाद्गर्भवती स्वतोऽरम् ॥४६॥

उस गर्भवती सेठानीका शरीर अमृत-सिचनके समान उत्तरोत्तर गौर वर्णका होता गया, मुख शरद्-ऋतुके चन्द्रमाकी चन्द्रिकाको भी जीतनेवाला हो गया और उसके वक्ष:स्थल पर अवस्थित कुच उत्तरोत्तर उन्नत और पुष्ट होते चले गये।।४६॥ मरान्युपात्यङ्गिहितैषिणस्तुक्-सतो हितं गर्भगतस्य वस्तु । मत्वार्श्वसम्पूरितगर्वतुल्यामुवाह नामि सुकृतैककुल्या ॥४०॥

उस सुकृतशालिनो सेठानीकी नाभि जो ग्रभी तक बहुत गहरी थी, वह मानों संसार-कूपमें पड़े हुये प्राणियोंके हितैषी गर्भ-स्थित पुत्रके पुण्य-प्रभावसे भरी जाकर ग्रधभरे गड्डेके समान बहुत कम गहरी रह गई थी।।४७॥

रागं च रोषं च विजित्य बालः स्वच्छत्वमञ्चेदिति मावनातः। इशोरमुख्या द्वितयेऽवतारं कपर्दकोदारगुखो वमार ॥४८॥

इसके गर्भमें स्थित जो बालक है, वह राग और द्वेषको जीतकर पूर्यां स्वच्छता (निर्मलता) को प्राप्त करेगा, यह भाव प्रकट करनेके लिये ही मानों उसके दोनों नेत्र कोड़ीके समान स्वेतपनेको प्राप्त हो गये ॥४८॥

रहिस तां युवितं मितमानत उदिरिशीं समुदैचत यन्नतः । निधिषटीं धनहीनजनी यथाऽधिपतिरेष विशां स्वदशा तथा ॥४६

जैसे घन-हीन जन घनसे भरी मटकीको पाकर अति सावधानीके साथ एकान्तमें सुरक्षित रखता है, वैसे ही यह वैश्यों का स्वामी बुद्धिमान् सेठ भो अपनी इस गिभए। सेठानीकी एकान्तमें बड़े प्रयत्नके साथ रक्षा करने लगा।।४६॥

पश्चिद्धिमितोदरां हि तां मुलसद्धारपयोधराज्यिताम् । समुदे समुदीच्य तत्पतिमु वि वर्षामिव चातकः सतीम् ॥५०॥ द्वितीय सर्ग ]

जैसे मूसलाधार बरसती हुई वर्षाको देखकर चातक पक्षी अति प्रमोदको प्राप्त होता है, उसो प्रकार दिन पर दिन जिसके उदरकी वृद्धि हो रही है और जिसके स्तनमण्डल पर लटकता हुआ सुन्दर हार सुशोभित हो रहा है, ऐसी अपनी गर्भिगी उस सेठानीको देख-देख कर उसका स्वामी सेठ वृषभदास भी बहुत प्रसन्न होता था।।४०।।

श्रीमान् श्रोन्ठचतुर्भुजः स सुषुवे भ्रामलेत्याह्वयं वाणीभृषणवर्णिनं घृतवरी देवी च यं धीचयम् । तेन प्रोक्तसुदर्शनोदय इयान् सर्गो द्वितीयो गतः श्रीयुक्तस्य सुदर्शनस्य जननीस्वमादिवाक्सम्मतः ॥

इस प्रकार श्रीमान् सेठ चतुर्भुजजी और घृतवरी देवीसे उत्पन्न हुए, वाणीभूषण, बालब्रह्मचारी पं० भूरामल वर्तमान मुनि ज्ञानसागर-विरचित इस सुदर्शनोदय काव्यमें सुदर्शनकी माताके स्वप्न देखने और उनके फलका वर्णन करनेवाला यह द्वितीय सर्ग समाप्त हुआ।



## अथ तृतीयः सर्गः

सुपुवे शुभलचणं सुतं रविमैन्द्रीव हरित्सती तु तम् । खगसत्तमचारस्चिते समये पुण्यमये खल्चिते ॥१॥

इसके पश्चात् गर्भके नव मास व्यतीत होने पर, किसी पुण्यमयी शुभ वेलामें, जबिक सभी ग्रह ग्रपनी-ग्रपनी उत्तम राशि पर ग्रवस्थित थे, उस सती जिनमती सेठानीने शुभ लक्षरणवाले पुत्रको उत्पन्न किया, जैसे कि पूर्व दिशा प्रकाशवान् सूर्यको उत्पन्न करती है ॥१॥

उदरच्च खदेशसम्भुवा समये सा समप्जयन् वा । जगतीम्रुत विश्वमातरं परिमुक्ता परिचारिखीव्वरम् ॥२॥

जैसे स्वाति-बिन्दुके पानसे उत्पन्न हुए मोतीके द्वारा सीप शोभित होती है, उसी प्रकार उस मंगलमयी वेलामें सेवा करने वाली महिलाग्रोंके मध्यमें श्रविस्थत उस सेठानीने अपने उदर-प्रदेशसे उत्पन्न हुए, उस बालकके द्वारा समस्त विश्वकी ग्राधार-भूत इस पृथ्वीको ग्रलंकृत किया ॥२॥

राशिना छुविकासिना निशा शिशुनीत्सङ्गातेन सा विशाम् । अत्रिपस्य वभी तनृद्दी विलसद्धंसवयाः सरीवरी ॥३॥ जैसे विकासको प्राप्त पूर्ण चन्द्रके द्वारा रात्रि ग्रौर विलास करते हुए हंसके द्वारा सरोवरी शोभित होती है, उसी प्रकार ग्रपनी गोदमें ग्राये हुए उस कान्तिमान् पुत्रके द्वारा वह वैश्य-सम्राट् वृषभदासकी सेठानी सुशोभित हुई ॥३॥

सुतजनम निशम्य भृत्यतः मुमुदे जानुजमत्तमस्ततः । परिपालितताम्रचूडवाग् रविणा कोकजनः प्रगे स वा ॥४॥

तदनन्तर नौकरके मुखसे पुत्रका जन्म सुनकर वह वैश्य-श्रेष्ठ वृषभदास स्रति प्रमोदको प्राप्त हुआ। जैसे कि प्रभात कालमें तास्रचूड (मुर्गा) की बांग सुनकर सूर्यका उदय जान चातक पक्षी प्रमुदित होता है।।४।।

प्रमदाश्रुभिराष्त्रतोऽभितः जिनपं चाभिषिपे च मक्तितः। प्रश्रमक्तिरुताङ्गिनां भवेत्फलदा कल्पलतेव यद्भवे ॥५॥

हर्षके श्रांसुश्रोंसे नहाये हुए सेठ वृषभदासने भक्ति-पूर्वक जिनगृह जाकर जिनेन्द्रदेवका श्रभिषेक किया। क्योंकि इस संसारमें प्रभुकी भक्ति ही प्राणियोंको कल्पलताके समान मनो-वाञ्छित फल-दायिनी है ॥५॥

करिराडिव पूरयन्महीमपि दानेन महीयसा स हि । महिमानमवाप विश्रुत-गुणयुक्तोन्नतवंशसंस्तुतः ॥६॥

प्रसिद्ध उत्तम गुर्गोरूप मुक्ताफलोंसे युक्त एवं उन्नत वशवाले उस सेठने गजराजके समान महान् दानसे सारी पृथ्वीको पूरित करते हुए 'दानवीर' होनेकी महिमाको प्राप्त किया। भावार्थं — पुत्र-जन्मके हर्षोपलक्षमें सेठ वृषभदासने सारी प्रजाको खूब ही दान देकर सम्मान प्राप्त किया।।६।।

#### मृदुचन्दनचर्चिताङ्गचानपि गन्धोदकपात्रतः स वा । शुशुमे प्रचलन्निवामलःपृथुपबहदवान् हिमाचलः ॥७॥

मृदुल चन्दनसे चिंतत है अंग जिसका, ऐसा वह सेठ जिन-पूजन और दान करनेके अनन्तर गन्धोदक पात्रको हाथमें लेकर घरको आता हुआ ऐसा कोभित हो रहा था, मानों निर्मल विशाल पद्म सरोवरवाला हिमवान पर्वत ही चल रहा हो ॥७॥

#### अवलोकियतुं तदा धनी निजमादर्श इवाङ्गजन्मिन । श्रितवानिष स्रतिकास्थलं किम्र वीजव्यभिचारि अङ्कुरः ॥=॥

घर पहुँच कर वह सेठ पुत्रको देखनेके लिए प्रसूतिस्थान पर पहुँचा और दपंराके समान उत्पन्न हुए पुत्रमें अपनी हो छविको देखकर अति प्रसन्न हुआ। सो ठीक ही है – क्या अंकुर बीजसे भिन्न प्रकारका होता है ? अर्थात् नहीं। भावार्थ – उत्पन्न होने बाला अंकुर जैसे अपने बीजके समान होता है, उसी प्रकार यह पुत्र भी सेठके समान ही रूप-रंग और आकृतिवाला था।।।।।

### परिपातुमपारयँश्च सोऽङ्गजरूपामृतमद्भुतं दशोः । स्तुतवानुत निनिमेषतां द्रुतमेवायुतनेत्रिणा धृताम् ॥६॥

अपने निमेष-उन्मेषवाले इन दोनों नेत्रोंसे पुत्रके अद्भुत अपूर्व सौन्दर्यं इप अमृतका पान करता हुआ वह सेठ जब तृतिके पारको प्राप्त नहीं हुम्रा, तब वह सहस्र नेत्र वारक इन्द्रकी निर्निमेष हिन्दिकी प्रश्नसा करने लगा। भावार्थ – सेठको उस पुत्रके दर्शन से तृप्ति नहीं हो रही थी भीर सोच रहा था कि यदि में भी सहस्र नेत्रका घारक निर्निमेष हिन्दिवाला इन्द्र होता; तो पुत्रके रूपामृतका जी भर कर पान करता।।।।।

## सुरवर्त्मवदिन्दुमम्बुधेः शिशुमासाय कलत्रसनिधेः । निवर्यः स्मितसस्विषामः समयद्भामवतां सुणाश्रयः ॥१०॥

जैमे समुद्रमे चन्द्रका प्राप्त कर नक्षत्रोंका आधारभूत आकाश उसको चन्द्रिकासे आलोकमय हो जाता हे, उसी प्रकार गृहम्थोंके गुर्सोका आधार वह सेठ भी प्रियासे प्राप्त हुए उस चन्द्र-तृल्य प्रत्रको देखकर सस्मित मुख हो गया ॥१०॥

#### कुलदीषयशःप्रकाशितेऽपतमस्यत्र जनीजनैहिते । समयोचितमात्रनिष्ठितिर्घटिता मङ्गलदीपकोद्दृष्टतिः ॥११॥

श्रेष्ठिकुलके दीपक उस पुत्रके यश और शरीरकी कान्तिके द्वारा प्रकाशित उस प्रसूतिस्थानमें ग्रन्थकारके ग्रभाव होने पर भी कुलकी वृद्धा स्त्रियोंने समयोजित कर्त्तव्यके निर्वाहके लिए माञ्जलिक दीपक जलाये ॥११॥

गिरमर्थयुतामिव स्थितां समुतां सँस्क्रस्ते स्म तां हिताम् । स ततो मृदुगन्धतोयतः जिनधर्मो हि कथन्चिद्त्यतः ॥१२॥

जिस प्रकार 'कथिन्वत्' चिह्नसे युक्त स्याद्वादके द्वारा चैनधर्म प्राणिमात्रका कल्याण करनेवाली गर्थ-युक्त वाणीका संस्कार करता है, उसी प्रकार उस वृषभदास सेठने पुत्रके साथ अवस्थित उसकी हितकारिएगी माताका मृदुल गन्धोदकसै जन्म-कालिक संस्कार किया। अर्थात् पुत्र और उसकी माता पर गन्धोदक क्षेपएग किया।।१२॥

#### सितिमानमिवेन्द्रतस्तकमभिजातादिप नाभिजातकम् । परिवर्धयति स्म पुत्रतः स तदानीं सृदुयज्ञसूत्रतः ॥१३॥

तदनन्तर उस सेठने तत्कालके पैदा हुए उस बालकके नाभिनालको कोमल यज्ञ-सूत्रसे बांधकर उसे दूर कर दिया, मानो द्वितीयाके चन्द्रमा परसे उसके कलङ्कको ही दूर कर दिया हो ॥१३॥

#### स्निपितः स जटालवालवान् विद्धत्काञ्चनसच्छवि नवाम् । अपि नन्दनपादपस्तदेह सुपर्वाधिभुवोऽभवन्मुदे ॥१४॥

तत्पश्चात् स्तान कराया गया वह काले भंवराले वालों वाला वालक तपाये हुए सोनेके समान नवीन कान्तिको घारण करता हुआ सेठके और भी अधिक हर्षका उत्पन्न करनेवाला हुआ, जैसे कि सुन्दर जटाग्रोंसे युक्त, जल-सिञ्चित क्यारीमें लगा हुआ नन्दनवनका वृक्ष (कल्पवृक्ष) देवताग्रोंके हर्षको वढानेवाला होता है ॥१४॥

सुतदर्शनतः पुराष्मकौ जिनदेवस्य ययौ सुदर्शनम् । इति चकार तस्य सुन्दरं सुतरां नाम तदा सुदर्शनम् ॥१४॥ पुत्र-जन्मका समाचार सुनकर सेठ पुत्र-दर्शनके पहिले जिनदेवके पुण्य-कारक दर्शनके लिए गया था, ग्रतएव उसने स्वतः स्वभावसे सुन्दर उस बालकका नाम 'सुदर्शन' रक्खा ॥१५॥

द्युतिदीप्तिमताङ्गजन्मना श्रुशुभाते जननी धनी च ना । शशिना शुचिशार्वरीय सा दिनवच्छीरविणा महायशाः ॥१६॥

कः न्ति और दीिभसे युक्त उस पुत्रके द्वारा महान् यश वाले माता और पिता इस प्रकार शोभाको प्राप्त हुए, जिस प्रकार कि चन्द्रसे युक्त चांदनी रात और प्रकाशमान् सूर्यसे युक्त दिन शोभा को प्राप्त होता है ॥१६॥

मृदु कृड्मललग्नसृङ्गवत्स पयःपानमयेऽन्वयेऽभवत् । कःपण्लवलालिते सुधाःलतिकाया अवनावहो बुवाः ॥१७॥

हे बुधजनो, माताके कर-पल्लवमें अवस्थित वह बालक स्तनोंसे दुग्ध-पान करते समय ऐसा प्रतीत होता था, मानो उत्तम पल्लव (पत्र) वाली अमृतलताके कोरकों पर लगा हुआ भौरा ही हो ॥१७॥

मुहुरुद्गिलनापदेशतस्त्वतिपातिस्तनजन्मनोऽन्वतः । स्रामितोऽपि भुवस्तलं यशःपयसाऽलङ्कृतवान्निजेन सः ॥१८॥

मात्रासे ग्रधिक पिये गये दूधको वह बालक भूमि पर इधर-उघर सगलता हुग्रा ऐसा प्रतीत होता था, मानो ग्रपने यश:स्वरूप दूधके द्वारा वह भूतलको सर्व श्रोरसे अलंकृत कर रहा है।। १८।। निभृतं स शिवश्रियाऽभितः सुक्रपोले समुपेत्य चुम्बितः । शुग्रुभे छविरस्य साऽन्विताऽरुणमाणिक्य-सुकुण्डलोदिता ॥१६॥

यथासमय उस बालकके दोनों कानोंमें लाल मािएकसे जड़े हुए कुण्डल पहिनाये गये। उनकी लाल-लाल कािन्त उसके स्वच्छ कपोलों पर पड़ती थी। वह ऐसी जान पड़ती थी, मानो प्रेमािभभूत होकर शिव-लक्ष्मीने एकान्तमें ग्राकर उसके दोनों कपोलों पर चुम्बन ही ले लिया है। ग्रतः उसके ओष्ठोंको लािलमा ही उस बालकके कपोलों पर अकित हो गई है।।१९॥

गुरुमाप्य स वै चमाधरं सुदिशो मातुरथोदयन्नरम् । भुवि पूज्यतया रविर्यया नृदगम्मोजमुदेश्त्रजत्तथा ॥२०॥

जैसे सूर्य पूर्व दिशारूपी माताकी गोदसे उठकर उदयाचल-रूप पिताके पास जाता है, तो सरोवरोंके कमल विकम्ति हो जाते हैं ग्रीर वह संसारमें पूजा जाता है, उसी प्रकार वह बालक भी जब ग्रपनी सुकृतक!रिणी माताकी गोदसे उठकर क्षमाको घारण करनेवाले पिताके पास जाता था, तब वह लोगोंके नयन-कमलोंको विकसित करता हुग्रा सभीके ग्रादर भावको प्राप्त करता था। भावार्थ – सभी लोग उसे ग्रपनी गोदमें उठाकर ग्रपना ग्रेम प्रकट करना चाहते थे।।२०।।

जननीजननीयतामितः श्रणणाङ्को मृदुतारुतार्राभितः । करपन्तवयोः प्रसन्ता-समधारीह सता वर्युःमता ॥२१॥

22

जननी-तुल्य घायोंके हाथोमें खिलाया जाता हुआ वह कोमल और सुन्दर शरीरका घारक वालक ऐसा प्रतीत होता या, मानों किसी सुन्दर लताके कोमल पल्लवोंके बीचमें खिला हुआ सुन्दर फूल ही हो ॥२१॥

तुगहो गुणसंप्रहोचिते सृदुपल्यङ्क इवाईतोदिते । शुचियोधवदायतेऽन्त्रितः शयनीयोऽसि किलेति शायितः ॥२२॥

हे वत्स, श्री ग्ररहन्त भगवान्के वचनोंके समान ग्रसीम गुगोंके भरे, सम्यग्ज्ञानके समान बिज्ञाल इस कोमल पलंग पर तुम्हें ज्ञयन करना चाहिए, ऐसा कहकर वे धायें उस बालकको सुलाया करती थीं ॥२२॥

भावार्थ - नाना प्रकारकी उत्तम भावनाग्रोंसे भरी हुई लोरियाँ (गीत) गा-गाकर वे घायें उसे पालनेमें भुलाती हुई सुलाती थीं।

सुत पालनके सुकोमले कमले वा निभृतं समोऽस्यलेः । इति तामिरिहोपलालितः स्वशयाभ्यां शनकेश्च चालितः ॥२३॥

अथवा, हे वत्स कमलके समान भ्रति सुकोमल इस पालने में भ्रमरके समान तुम्हें चुपचाप सोना चाहिए, इत्यादि लोरियों से उसे लाड़-प्यार करती हुई और अपने हाथोंसे धोरे-घोरे भुलाती हुई वे धायें उसे सुलाया करती थीं ॥२३॥

विश्वताङ्गुलि उत्थितः चर्णं समुपस्थाय पतन् सुलच्छाः। धियते द्रुतमेव पाणिसचलयुग्मे स्म हितैपिणो हि सः ॥२४॥ जब कभी उसे अंगुलि पकड़ाकर खड़ा किया जाता था, तो वह सुलक्षरा एक क्षरा भरके लिए खड़ा रह कर ज्यों ही गिरनेके उन्मुख होता, त्यों ही शोध वह किसी हितेषी बन्धुजनके कोमल कर-युगलमें उठा लिया जाता था ॥२४॥

## अनुमाविम्रुनित्वस्त्रले प्रसरन् बालहठेन भृतले । तनुसौरभतोऽभ्यधाद्धरं धरणेर्गन्धवतीत्वमप्यरम् ॥२५॥

"आगामी कालमें मुनिपना स्वीकार करने पर मुक्ते इसी पर सोना पड़ेगा" मानों यही सूचित करते हुए वह बालक जब अपनी बाल हठसे भूतल पर लोट-पोट होता था, तब वह अपने शरीरके सौरभसे धूलिको सुरिभित कर पृथ्वीके गन्धवतीत्व गुरा को स्पष्ट कर दिखलाता था ॥२५॥

भावार्थ - वैशेषिक मतवालोंने पृथ्वीको गन्धवती कहा है, अर्थात् वे गन्धको पृथ्वीका विशेष या खास गुण मानते हैं। कवि ने उसे ध्यानमें रखकर यह उत्प्रेक्षा की है। साथ ही भूतल पर लोटनेकी क्रीड़ासे उनके भविष्य कालमें मुनि बननेकी भी सूचना दो है।

द्रुतमाष्य रुद्रस्थाम्बदा पय आरात्स्तनयोस्तु पायितः । शनकैः समितोऽपि तन्द्रितां सम न शेते पुनरेष शायितः ॥२६।

खेलते-खेलते वह बालक जब रोने लगता, तो माता भूखा समक्त कर उसे शीध स्तनोंसे लगाकर दूध पिलाने लगती। दूव पीते-पीते जब वह अर्धनिद्रित-सा हो जाता, तो माता घीरेसे उसे पालनेमें सुलानेके लिए ज्यों ही उद्यत होती, त्यों ही वह फिर जाग जाता और सुलाने पर भी नहीं सोता था।।२६।।

## समबर्धत वर्धयन्नयं सितपन्नोचितचन्द्रवत्स्वयम् । निजवन्युजनस्य सम्मदाम्बुनिधिं स्वप्रतिपत्तितस्तदा ॥२७॥

इस प्रकार अपनी सुन्दर चेष्टाओं के द्वारा अपने बन्धुजनों के आनन्दरूप समुद्रको बढ़ाता हुआ यह बालक शुक्ल पक्षके चन्द्रमाकी भांति स्वयं भी दिन पर दिन बढ़ने लगा ॥२७॥

## विनताङ्गजवर्धमानता वदनेऽमुध्य सुधानिधानता । समभूच कृतोऽपि वेदना सुवि वालग्रहमोगिभिर्मनाक् ॥२०॥

भूतलवर्ती अन्य साधारण बालक जैसे बालपनेमें होनेवाले नाना प्रकारके रोगरूप सर्पोसै पीडित रहते हैं, उस प्रकारसे इस बालकके धरीरमें किसी भी प्रकारकी जरा-सी भी वेदना नहीं हुई। प्रत्युत विनताके पुत्र वैनतेय (गरुड़) के समान रोगरूप सर्पोसे वह सर्वथा सुरक्षित रहा, क्योंकि उसके मुखमें अमृत रहता हैं। इस प्रकार वह बालक सर्वथा नोरोग शरीर, एवं सदा विकसित मुख रहते हुए बढ़ रहा था।।२८।।

## सुमवत्समतीत्य बालतां प्रभवन् प्रेमपरायणः सताम् । सुगुरोरुपक्रण्ठमः सवानिप कौमाल्यगुणं गतः स वा ॥२६॥

जैसे सुमन (पुष्प) लताका त्याग कर और सूतमें पिरोवा जाकर मालाके रूपमें श्लेष्ठ गुरुजनोंके गलेको प्राप्त हो सज्जनोंका प्यारा होता है, उसी प्रकार वह सुन्दर मनवाला बालक सुदर्शन भी बालभावका त्याग कर श्रौर गुर्गोसे संयुक्त कुमार पनेको प्राप्त होकर किसी सुयोग्य गुरुके सान्निध्यको प्राप्त कर सज्जनींका प्रेम-पात्र हुआ। भावार्थ – कुमारपना प्राप्त होते ही वह गुरुके पास विद्याध्ययन करनेके लिए भेजा गया।।२६।।

कुशलसद्भावनोऽम्युधिवत् सकविलविद्यासरित्सचिवः । सहज्ञभावेन सञ्जातः सुदर्शन एष भो आतः ॥३०॥

हे भाई, कुशलता ग्रीर सद्-भावनावाला यह सुदर्शन समुद्रके समान सहज भावसे ही समस्त विद्यारूपी नदियोंके द्वारा सम्पन्न हो गया ग्रीर ग्रपने नामको सार्थक कर दिखाया ॥३०॥

भावार्थ - जैसे समुद्र कुश (जल) के सद्-भावसे सदा शोभायमान रहता है और निदयां स्वतः स्वभाव उसमें आकर मिलतीं रहती हैं, उसी प्रकार यह सुदर्शन अपनी जुशलता और गुरु-सेवा आदि सत्कार्यों के द्वारा अनायास ही सर्व विद्याओं में पारंगत हो गया और इसी कारण वह सच्चा 'सुदर्शन' वन गया।

परमागमपारगामिना विजिता स्यां न कदाचनाऽमुना । सम द्धाति सुपुस्तकं सदा सविशेषाध्ययनाय शारदा ॥३१॥

परमागमके पारगामी इस सुदर्शनके द्वारा कदाचित् में पराजित न हो जाऊं, ऐसे विचारसे ही शारदा (सरस्वती)

देवी विशेष ग्रध्ययनके लिए पुस्तकको सदा हाथमें घारण करती हुई चली ग्रा रही है ॥३१॥

भावार्थ - सरस्वतीको 'वीगा-पुस्तक-धारिगी' माना गया है। उस परसे कविने सुदर्शनको लक्ष्यमें रखकर उक्त कल्पना की है।

युवतां समवाप वाल्यतः जडताया अपकारिणीमतः । शरदं भ्रवि वर्षणात् पुनः चणवल्ठवणमेत्य वस्तुनः ॥३२॥

जैसे वर्षा ऋतुमें पानी बरसनेके कारण भूतल पर जलकी अधिकतासे लोगोंका अपकार करनेवाली कीचड़ हो जाती है और शरद्ऋतु आने पर वह कीचड़ सूख जाती है और लोगों का मन प्रसन्नतासे भर जाता है, उसी प्रकार बालकपनेमें होने वालो अपकारिणी जड़ता (अज्ञता) को छोड़कर वह सुदर्शन युवावस्थाको प्राप्त हुआ। सो ठीक ही है, क्योंकि परिवर्तन-शोलता वस्तुका स्वभाव ही है।।३२।।

युव मावसुपेत्य मानितं वपुरेतस्य च कौतुकान्वितम् । वहुमञ्जुलतासमन्वितं मधुनोद्यानमिवावभावितः ॥३३॥

युवावस्थाको प्राप्त होकर इस सुदर्शनका शरीर नाना प्रकारके कौतूहलोंसे युक्त होकर ग्रौर ग्रत्यधिक मंजुलता (सौन्दर्य) को घारण कर शोभायमान होने लगा। जैसे कि कोई सुन्दर लताग्रोंवाला उद्यान वसन्त ऋतुको पाकर नाना प्रकारके कौतुकों (फूलों) ग्रौर फलोंसे माच्छादित होकर शोभित होने लगता है ॥३३॥

अय सागरदत्तसंज्ञिनः विणिगीशस्य सुतानताङ्गिनः । समुदीच्य मुदीरितोऽन्यदा धृत आसीत्तदपाङ्गसम्पदा ॥३४॥

उसी नगरमें सागरदत्त नामका एक और भी वैदयपित (सेठ) रहता था। उसके एक ग्रित सुन्दर मनोरमा लड़की थी। किसी समय जिनमन्दिरमें पूजन करता हुग्रा वह सुदर्शन उसे देखकर उसके कटाक्ष-विक्षेपरूप सम्पदासे उस पर मोहित हो गया।।३४।।

> रतिराहित्यमद्यासीत् कामरूपे सुदर्शने । ततो मनोरमाऽप्यासील्लतेव तरुखोजिमता ॥३५॥

इधर तो साक्षात् कामदेवके रूपको घारण् करनेवाला सुदर्शन रित (कामकी स्त्री) के ग्रभावसे विकलताका ग्रनुभव करने लगा ग्रीर उधर मनोरमा भी वृक्षके ग्राश्रयसे रहित लताके समान विकलताका ग्रनुभव करने लगी। भावार्थ – एक दूसरेको देखनेसे दोनों ही परस्परमें मोहित होकर व्याकुलताको प्राप्त हुए ॥३५॥

> कृतः कारणतो जाता भवतामुन्मनस्कता । वयस्यैरि पृष्टोऽपि समाह स महामनाः ॥३६॥

किस कारणसे आज धापके उदासीनता (धनमनापत) है, इस प्रकार मिशोंके द्वारा पूछे जाने पर उस महामना सुदर्शनने उत्तर दिया ॥३६॥

यद्य वाञ्ग्लापि जिनावंशयामपूर्वरूपेण मयेत्यपायात् । मनोऽरमायःति मनाङ्लत्वं तदेव गत्वा सहदाश्रयत्वम् ॥३७॥

ग्राज जिन-पूजनके समय मैंने ग्रपूर्व रूपसे ( ग्रधिक उच्च स्वरसे ) गाया, उसकी थकानसे मेरा मन कुछ ग्राकुलताका ग्रनुभव कर रहा है, ग्रीर कोई बात नहीं है, ऐसा हे मित्रो, तुम लोग समभो । इस श्लोक-पठित 'वाऽऽलापि' (बालाऽपि) ग्रीर 'ग्रपूर्वरूपेएा' इस पदके प्रयोग-द्वारा यह ग्रथं भी व्यक्त कर दिया कि पूजन करते समय जिस सुन्दर बालाको देखा है, उसके ग्रपूर्व रूपसे मेरा मन ग्राकुलताका ग्रनुभव कर रहा है ॥३७॥

अही किलाश्लेषि मनीरमायां त्वयाऽनुरूपेण मनी रमायाम् । जहासि मनोऽपि न किन्तु मायां चिदेति मेऽत्यर्थमिकिन्तु मायाम् ॥ तमन्यचेतस्कमवेत्य तस्य संकल्पतोऽनन्यमना वयस्यः । समाह सद्यः कापलच्योत समाह सद्यः कापलः च्योन ॥३६॥ (युग्म)

सुदर्शनका यह उत्तर सुनकर अन्य मित्र तो उसके कथनको सत्य समभकर चुप रह गये। किन्तु कपिल नामका प्रधान मित्र उसके हृदयकी बातको ताड़ गया श्रोर बन्दरके समान चपलताके साथ मुस्कराता हुश्रा बोला - श्रहो मित्र, मुभसे भी मायाचार करना नहीं छोड़ते हो ? मैं तुन्हारे अनमनेपनका रहस्य समभ गया हूँ, किन्तु हे दुखी मित्र, मेरी वृद्धि तुन्हारी मायाको जानती है, तुन्हारा मन रमा (लक्ष्मी) के समान सुन्दर उस मनोरमामें आसक्त हो गया है, सो यह तो तुन्हारे अनुरूप ही है ॥३८-३६॥

यदा त्वया श्रीपयतः समुद्राद्धे सोम सा करवहारमुद्रा । चिप्ताऽसि विकित्त इवाधुना तु स्मिनामृतैस्तावदितः पुनातु ॥४०॥

सोम-(चन्द्र-) समान सौम्य मुद्राके घारक हे सुदर्शन, समुद्रके समान विशाल राजम गैंवाले वाजारसे जाते हुन तुमने जबसे क्वेत कमलोंके हार जैसी घवल मुद्रावालो उसे देखा है भोर उसपर अपनी दृष्टि फेंकी है, तभीसे तुम विक्षिप्त वित्तसे प्रतीत हो रहे हो। (कहो मेरी बात सच है न?) अब तो जरा अपने मन्द हास्यरूप अमृतसे इसे पवित्र करो। भावार्थ - भव तो जरा मुस्करा कर मेरी बातकी सचाईको स्वीकार करो।।४०।।

सुदर्शन त्वश्च चकोरचचुषः सुदर्शनत्वं गमितासि सन्तुष । तस्या मम स्यादनुमेत्यहो श्रुता किं चन्द्रकान्ता न कलावता द्रुता ॥

हें सुदर्शन, तुम भी उस चकोर-नयना मनोरमा के सुदर्शन बनोगे, इस बातका विश्वास कर हृदयमें सन्तोष धारण करो। मेरा अनुमान है कि उसका भी मन तुम पर मोहित हो गया है, क्योंकि कलावान् चन्द्रमाको देखकर चन्द्रकान्तमिण इतित न हुई हो, ऐसा क्या कभी सुना गया है? ॥४१॥

तदेतदाकएर्य पिताप्रव्यचिन्तयात्कमग्रहीचित्तविधौ स्तनन्थयः । किमेतदस्मद्रश्वतिकल्यनमहो दुराराध्य इयान् परी जनः ॥४२॥

सुदर्शनकी मनोरमा पर मोहित होनेकी बातको सुनकर पिता विचारने लगा – कि इस बालकने अपनी मनोवृत्तिमें यह क्या हठ पकड़ ली है। क्या यह अपने वंशकी बात है ? श्रहो, अन्य जन दुराराध्य होता है। भावार्थ – अन्य मनुष्यको अपने अनुकूल करना बहुत कष्ट-साध्य होता है, वह अपनी बातको माने, या न माने, यह उसकी इच्छा पर निर्भर है।।४२।।

इति तचिन्तनेनैवाऽऽकृष्टः सागरदत्तवाक् । स्वयमेवाऽऽजगामाहो फलतीष्टं सतां रुचिः ॥४३॥

इस प्रकार वृषभदास सेठके चिन्तवनसे ही मानो आकुष्ट हुए सागरदत्त सेठ स्वयं ही आ उपस्थित हुए। ग्रन्थकार कहते हैं कि सागरदत्त सेठके इस प्रकार अचानक स्वयं आजानेमें कोई आरचयंकी बात नहीं है, क्योंकि सुकृतशाली सज्जनोंकी इष्ट वस्तु स्वयं ही फलित हो जाती है।।४३।।

तमेनं विधुमालोक्य स उत्तस्यौ समुद्रवत् । सुदर्शनिषताऽष्यत्राऽऽतिय्यसत्कारतत्वरः ॥४४॥

समुद्रदत्त सेठको इस प्रकार सहसा आया हुआ देखकर सुदर्शनका पिता बुषभदास सेठ भी चन्द्रमाको देखकर समुद्रके समान अति हिंपत हो अतिथि-सत्कार करनेके लिए तत्परताके साथ उठ खड़ा हुआ।।४४॥ ह्ममप्रश्नानन्तरं ब्रूहि कार्यमित्यादियः प्रोक्तवान् मागरायः। श्रीमत्युत्रायास्मदङ्कोद्भवा स्यान्नोचेद्वानिः सा पुनीतास्वुजास्या ॥

परस्पर कुशल क्षेम पूछनेके अनन्तर वृषभदास सेठ बाले — कहिये, अकस्मात् कैते आपका शुभागमन हुआ है, क्या सेवा-योग्य कार्य है ? इस प्रकार पूछने पर सागरदत्त सेठ बाले — मैं आपके श्रीमान् सुदर्शन कुमारके लिए अपनी पुण्यगात्री कमल-वदना मनोरमा कुमारीको देना चाहता हूँ। यदि कोई हानि न हो, तो मेरी प्रार्थना स्वीकार की जाय ॥४५॥

भूमएडलो स्नतगुणादित सानुगागा द्वाद्वी व निर्मेलस्सो द्वातितप्रयागा ।
याऽगाजनि जगति भी जहराशिजेन
तस्याः प्रयोग इह यः खलु बालकेन ॥४६॥
भूयात्कस्य न भोदावेति बदन् श्रेष्टिसत्तमः ।
व्यभोषपदो दासो जिनपादसरीजयोः ॥४७॥

सागरदत्त सेठ के उक्त वचनोंको सुनकर श्रीजिनराजके वरण - कमलोंका दास श्रीब्ठवर्य वृषभदास हिंपत होता हुग्रा बोला - भूमण्डलपर उन्नत मस्तकवाले हिमालय के समान उत्तम गुणवान, परम श्रनुरागी श्रीमान्से उत्पन्न हुई, निमंत जलसे उहिंसत होकर बहनेवाली प्रयागमें उत्तम जनोंसे पूजनीय ऐसी गंगाके समान रसमयी श्रीर उत्कृष्ट कुलवाले लोगोंके द्वारा प्राथनीय ग्रापकी सुत्रुची यदि खारे जलवाले लवए।समुद्रके समान

मुभ जड़ बुद्धिवाले पुरुषके बालकके साथ संयोगको प्राप्त होती है, तो उनका यह सम्बन्ध पृथ्वोपर किसके प्रभोदके लिए त होगा ? ॥४६-४७॥

ततो ऽनवद्ये समये तयोरभूत्करग्रहोदारमहोत्सवश्च भुः । अपुर्वमानन्दमगान्मनोरमा-सुदर्शनाख्यानकयोरपश्रमात् ॥४८॥

तदनन्तर उत्तम निर्दोष लग्न मुहूर्तके समय मनोरमा ग्रौर मुदर्शन नामवाले उत्त दोनों वर-वधूका विवाह-महोत्सव बढ़े भारी समारोहके साथ सम्पन्न हुग्रा, जिसे देखकर समस्त लोग श्रपूर्व ग्रानन्द को प्राप्त हुए ॥४६॥

श्रीमान् श्रेष्टिचतुर्भुजः स सुपुवे भूगमलेत्याह्वयं वाणीभूषणवर्णिनं वृतवरी देवी च यं धीचयम् । तेन श्रोक्तसुदर्शनोदय इयान् सर्गो द्वितीयोत्तरः श्रीष्ठक्तस्य सुदर्शनस्य च समुद्वाहप्रतिष्टापरः ॥

इस प्रकार श्रीमान् सेठ चतुर्भुंजजी श्रौर घृतवरो देवीसे उत्पन्न हुए वास्तीभूषरा, बालब्रह्मचारी पं० भूरामल वर्तमान मुनि ज्ञानसागर - विरचित इस सुदर्शनोदय काव्यमें सुदर्शन-कुमारके विवाहका दर्शन करनेवाला तृतीय सर्ग समाप्त हुमा।



# श्रथ चतुर्थः सर्गः

ऋथ कदापि वसन्तवदाययावुपवनं निजपन्तवसायया । जगदलं विद्धारसकलं भवानृषिवरः सुमनः समुदायवान् ॥१॥

श्रथानन्तर किसी समय उस नगरके उपवनमें वसन्तराज के समान कोई ऋषिराज अपने संघके साथ पघारे। जैसे वसन्तराज आता हुआ वृक्षोंको पल्लबित कर जगत् में आनन्द भर देता है, उसी प्रकार ये ऋषिराज भी आते हुए अपने चरण - कमलोंकी शोभासे जगत् भरको आनिन्दत कर रहे थे। जैसे वसन्तके आगमनपर वृक्ष सुमनों (पुष्पों) के समुदायसे संयुक्त हो जाते हैं, उसी प्रकार ये ऋषिवर भी उत्तम मनवाले साधु-सन्तोंके समुदायवाले थे।।१।।

प्रवरमात्मवतामभिनन्दिषु निविज्ञपौरगणो ऽप्यभिवन्दिषुः । स्रुनिवरं वनमेष तदाऽत्रज्ञच्छियमितः स्वकरे कुलुपस्रजः ॥२॥

भारमज्ञान और धर्मभावनाके धारक लोग जिन्हें देलकर पानन्दित होते हैं, ऐसे महात्माओं में मुख्य गिने जानेवाले उन पुनिवरके ग्रीयवन्दन करनेके इच्छुक समस्त पुरवासी लोग भपने-अपने हाथोंमें पुष्पमालाओंको लेनेके कारण अनुपम शोभाकी धारण करते हुए उपननको चले ॥२॥

> त्रजानुभविनं दृष्टुं जानुजाधिपतिर्ययौ । परिवारसमायुक्तः परिवारातिवर्तिनम् ॥३॥

समस्त कुटुम्ब-परिवारके त्यागी श्रोर एकमात्र ग्रपनी श्रजर-श्रपर श्रात्माका श्रनुभव करनेवाले उन मुनिवरके दर्शनों के लिए वह वैश्याधियति वृषभदास सेठ भी श्रयने परिवारके लोगोंके साथ गया ॥३॥

> उत्तमाङ्गं सुवंशस्य यदासीहिषपादयोः । धर्मवृद्धिरभूदास्याद् गुणमार्गणवालिनः ॥४॥

जब उस उत्ताम वंशमें उत्पन्न हुए सेठने अपने उत्तमाञ्च (मस्तक) को ऋषिके चरणोंमें रक्खा, तब गुणस्थान और मार्गेणास्थानोंके विचारशाली ऋषिराजके मुखसे 'धर्मवृद्धि' रूप आशीर्वाद प्रकट हुआ ॥४॥

भावार्थ — इस रलोक का रलेषरूप ग्रर्थ यह भी है कि जैसे कोई मनुष्य गुएा (डोरी) भीर मार्गएा (वाएा) वाला हो, उसे यदि उत्तम वंश (वांस) प्राप्त हो जाता है, तो वह सहजमें ही उसका धनुष बना लेता है। इसी प्रकार ऋषिराज तो गुए-स्थान और मार्गए।स्थान के ज्ञान-धारक थे ही। उन्हें उत्तम वंशरूप वृषभदास सेठ प्राप्त हो गया, ग्रतः सहजमें ही धमंबृद्धि रूप धनुष प्रकट हो गया।

स्वरूपं श्रीतुमिच्छामि धर्मसन्नामवस्तुनः। इति श्रेष्टिसमाङ्गतं निशम्याऽऽह यत्तीश्वरः॥४॥

जब मुनिराजने धर्मवृद्धिरूप ग्राशोर्वाद दिया तब सेठने कहा - भगवन्, 'धर्म' इस सुन्दर नामवालो वस्तुका क्या स्वरूप है ? इस प्रकार सेठके ग्रिभिप्रायको सुनकर मुनिराज बोले ॥४॥

धर्मस्तु धारयन् विश्वं तदातमा विश्वमातमसात् । विन्दन् भद्रतयाऽन्यार्थं विसृजेद् देहमातमनः ॥६॥

जो विश्वको धारण करे प्रयात् सारे जगत् का प्रतिपालन करे, ऐसे शुद्ध वस्तु-स्वभावको धर्म कहते हैं । इस धर्मको धारण करनेवाला धर्मात्मा पुरुष सारे विश्वको अपने समान मानता हुआ अन्यके कल्याएके लिए भद्रता-पूर्वक अपने शरीरको अपँग कर देगा, किन्तु अपने देहकी रक्षार्थ किसी भी जीव-जन्तुको कष्ट नहीं पहुँचाना चाहेगा ॥६॥

देही देहस्वरूपं स्वं देहसम्बन्धिनं गणम् । मत्वा निजं परं सर्वमन्यदित्येष मन्यते ॥७॥

यह संसारी प्रांगी अपने द्वारा ग्रहण किये हुए इस शरीरको ग्रीर शरीरसे सम्बन्ध रखनेवाले माता, पिता, पुत्रादि शुद्धम्बी जनको अपना मानकर शेष सर्वको ग्रन्य समक्षती है।।।।। रज्यमानोऽत इत्यत्र परस्मानु विरज्यते । एवं च मोहतो मद्यां लाति त्यजति चाङ्गकम् ॥=॥

श्रतः जिन्हें वह अपना समभता है, उन्हें इष्ट मानकर उनमें अनुराग करने लगता है और जिन्हें पर समभता है, उन्हें अनिष्ट मानकर उनसे विरक्त होता है, अर्थात् विद्वेष करने लगता है। इस प्रकार मोहके वशीभूत होकर यह जीव इस संसार में एक शरीरको छोड़ता और दूसरे शरीरको ग्रहण करता है और इस प्रकार वह जन्म-मरण करता हुआ संसारमें दुःख भोगता रहता है।।5।।

पिता पुत्रत्वमायाति पुत्रः शत्रुत्वमन्यदा । शत्रुश्च मित्रतामित्यमङ्गभू रङ्गभूरिव ॥६॥

रंगभूमि (नाटकघर) के समान इस संसारमें यह प्राणी कभी भिता बनकर पुत्रपनेको प्राप्त होता है, कभी पुत्र ही शतु बन जाता है और कभी शतु भी भित्र बन जाता है।।६।।

भावार्थ — इस परिवर्तनशील संसारमें कोई स्थायी शत्रु या मित्र, पिता या पुत्र, माता या पुत्री बनकर नहीं रहता, किन्तु कर्म-वशीभूत होकर रंगभूमिके समान सभी वेष बदलते रहते हैं।

नेदमनुसन्द्धानोऽयं सुयोग प्योग्योः । भृत्वा मोही दुरागेही वृथा हसति रौति च ॥१०॥ कर्म-परवशताके इस रहस्यको नहीं समक्षता हुआ यह अज्ञानी मोही जीव वृथा ही इष्ट वस्तुके सयोगमें हंसता है स्रोर अनिष्ट वस्तुके संयोगमें रोता है ॥१०॥

सचिदानन्दमातमानं ज्ञानी ज्ञान्वाऽङ्गतः पृथक् । तत्तत्सम्बन्धि चान्यच त्यक्तवाऽऽत्तन्यनुरुव्यते ॥११॥

किन्तु ज्ञानी जीव अपनी आत्माको शरीरसे भिन्न सत् (दशंन) चित् (ज्ञान) और आनन्द (सुख) स्वरूप जानकर उसमें ही तल्लीन रहता है और शरीर एवं शरीरके सम्बन्धी कुटुम्बादिको पर जानकर उनसे विरक्त हो उन्हें छोड़ देता है।। ११।।

संसारस्कीतये जन्तोभीवस्तामस इष्यते । विलोमतामितो मुक्त्यै स्याज्ञचनाधर्मधर्मयोः ॥१२॥

जीवके तामसभाव-(विषय-कषायरूप प्रवृत्ति ) को अधमं कहा गया है। यह तामसभाव ही संसारको परम्पराका बढ़ाने बाला है और इससे विपरीत जो सात्त्विक भाव (समभाव या साम्यप्रवृत्ति) है, उसे धर्म कहा गया है। यह सात्त्विक भाव ही मृक्तिका प्रधान कारण है। संक्षेपमें यही धर्म और अवर्मका स्वरूप है। १२॥

वागेव कौमुदी साधु-सुधांशीरमृतस्रवा । तया वृषभदासस्याभूनमोहतिमिरचतिः ॥१३॥ इस प्रकार चन्द्रकी चन्द्रिकाके समान अमृत-विष्णी और जगद्-आह्नादकारिणो मुनिराजकी वाणीको सुनकर उस वृषभ-दास सेठका मोहरूप अन्धकार दूर हो गया ॥ १३ ॥

तमाश्चिनं मेवहरं श्रितस्तदाऽवियोऽपि दासो वृषभस्य सम्पदाम् । मयुरवन्नीनपदाय भन्दतां जगाम दृष्ट्वा जगतोऽप्यकन्दताम् ॥

मेघोंके दूर करनेवाले और कीचड़के सुखानेवाले आधित मासको पाकर जैसे मयूर मौतभावको ग्रंगीकार करता है और ग्रंपने सुन्दर पुच्छ-पंखोंको नोंच-नोंचकर फेंक देता है, ठीक इसी प्रकारसे ग्राधित मासक्ष अम-मेघ-हर मुनिराजको पाकर सम्पदाग्रोंका स्वामी होकरके भी श्री वृषभदेवका दास वह वृषभदास सेठ जगत्को ग्रसारता और कष्ट-रूपताको देखकर मयूर-पंखोंके समान ग्रंपने सुन्दर केशोंको उखाड़कर भीर वस्त्रा-भूषण त्यागकर मुनिपदवीको प्राप्त हुन्ना, ग्रंपित दिगम्बर-दीक्षा ग्रहण करके मुनि बन गया।।१४॥

हे नाथ मे नाथ मनोऽविकारि सुराङ्गनाभिरच तदेव वारि । मनोरमायां तु कथं सरस्यां सुदर्शनहोत्यमभूत्समस्या ॥१४॥

मुनिराजकी वाणी सुनकर श्रीर अपने पिताको इस प्रकार मुनि बना देखकर सुदर्शन भी संसारते उदास होता हुआ मुनिराजसे बोला – हे नाथ, हे स्वामिन्, मैं मानता हूं कि यह संसार असार है, विनश्वर है। पर देवाङ्गनाश्रोंसे भी विकार-भावको नहीं प्राप्त होनेवाला मेरा यह मनरूप जल मनोरमारूपी सरसी (सरोवरी) में अवश्य ही रम रहा है, यह मेरे लिए बड़ी कठिन समस्या है, जिससे कि मैं मुनि बननेके लिए असमर्थ हो रहा हूं। इस प्रकार सुदर्शनने अवनी समस्या मुनिराजसे प्रकट की ॥१४॥

म्रुनिसह निश्रम्येदं शृखु तावत्सुदर्शन । प्रायः प्राग्भवभाविन्यौ प्रीत्यप्रीती च देहिनाम् ॥१६॥

सुदर्शनकी बात सुनकर पुनिराज बोले - सुदर्शन, सुनो-जीवोंके परस्पर प्रीति भीर अप्रीति प्रायः पूर्वभवके संस्कार वाली होती है। भावार्थ - तेरा जो मनोरमामें ग्रति श्रनुराग है, वह पूर्वभवके संस्कार-जनित है, जिसे मैं बतलाता हूं, सो सुन ॥ १६॥

त्वमेकदा विन्ध्यगिरेनियासी भिज्ञस्त्वदीर्याधियुगेकदासी । तयोरगाञ्जीवनमत्यवेन निरन्तरं जन्तुववाभियेन ॥१७॥

पूर्वभवमें तुम एक वार विन्ध्याचलके निवासी भील थे श्रौर यह मनोरमा भी उस समय तुम्हारे चरण-युगलकी सेवा करनेवाली गृहिणी थी। उस समय तुम दोनों ही निरन्तर जीवोंका वश्व कर-करके अपना जीवन पापसे परिपूर्ण बिता रहे थे।। १७॥

मृत्वा ततः कुक्कुरतायुपेतः किश्चिच्छुमोदर्कवशाचथेतः । जिनालयस्यान्तिकमेत्य मृत्युं सुतो वभू गथ गवां स पत्युः ॥१८॥ भीलकी पर्यायसे मर कर तुम्हारा जीव अगले भवमें कुत्ता हुआ। कुछ शुभ होनहारके निमित्तसे वह कुत्ता किसी जिनालयके समीप आकर मरा और किसी गुवालेके यहां जाकर पुत्र हुआ।। १८॥

आकर्षताब्जं च सहस्रपत्रं तेनैकदा गोपतुर्वेकमत्र । इदं प्रवृद्धाय समपणीयं स्वयं नभोवाक् सहपालभीयम् ॥१६॥

एक वार सरोवरमें से सहस्रपत्रवाले कमलको तोड़ते हुए उस गुवालेके लड़केने यह श्राकाशवाणी सुनी कि वत्स, यह सहस्रदल कमल किसी बड़े पुरुषको समर्पण करना, स्वयं उपभोग न करना ।। १६ ।।

> सोऽस्मै त्वज्जनकायासौ राह्ये राजा जिनाय च । समर्पियतुमैच्छत्तरसर्वे प्राप्ता जिनालयम् ॥२०॥

गुवालेके लड़केने सोचा — हमारे नगरमें तो वृषभदास सेठ सबसे बड़े आदमी हैं, अतः वह कमल देनेके लिए उनके पास पहुँचा और आकाशवाणीकी बात कहकर वह कमल उन्हें देने लगा। किन्तु सेठने कहा कि मेरे से भी बड़े तो इस नगरके राजा हैं, उन्हें यह देना चाहिए, ऐसा कहकर सेठ उस बालकको साथ लेकर राजाके पास पहुंचा और आकाशवाणीकी बात कहकर वह कमल उन्हें भेंट करने लगा। तब राजाने कहा कि मेरे से ही क्या, सारे त्रैलोक्यमें सबसे बड़े तो जिनराज हैं, यह उन्हें ही समर्पण करना चाहिए, ऐसा कहकर वे सब (राजा उन दोनोंको साथ लेकर) जिनालय पहुँचे ॥२०॥

सर्वेषामभिष्टद्वाय जिनाय समहोत्सवम् । तत्र तद्दावयःमासुगोपवालकहस्ततः ॥२१॥

वहां पहुँचकर राजाने बड़े महोत्सवके साथ उस गोप-बालकके हायसे वह सहस्रदल कमल त्रैलोक्यमें सबसे बड़े जिन-देवके लिए समर्पेंग करवा दिया, स्रर्थात् जिनभगवान् के स्रागे वढ़वा दिया।।२१॥

गोदोहनाम्भोभरणादिकार्य-करं पुनर्गोपवरं स आर्यः । श्रेष्ठो सुद्दः स्नेहतयाब्न्वरचीद् धर्माम्बुवाहाय न कः सपची ॥

वृषभदास सेठने उस गुवालेके लड़केको योग्य होनहार देखकर अपनी गायोंके दुहने और जल भरने अदि कार्योंके करने के लिए अपने यहां नौकर रख लिया और बहुत स्नेहसे उसकी रक्षा करने लगा। सो ठीक ही है; धर्म-बुद्धिवाले जीव की कीन सहायता नहीं करता। २२॥

ष्टुनि हिमतौँ द्रुममूलदेश स्थितं वनान्तादिवसात्यये सः । प्रत्यात्रजन् वीचितवानुदारमात्मोत्तमाङ्गापितकाष्ट्रमारः ॥२३॥

एक समय शीतकालमें जबिक हिम-पात हो रहा था, बह गुवालका लड़का अपने शिर पर लकड़ियोंका भार लादे हुए बनसे शामको घर वापिस आरहा था, तब उसने मार्गमें एक बृक्षके नीचे आसन मांडकर बैठे हुए ध्यानस्थ उदार साधुको देखा ॥ २३ ॥ चतुर्थं सगं ]

मचो ऽप्यविचिविधिरेष मयोपकार्यः किन्निति चेतिस स मद्रतया विचार्य । निश्चेलकं तमभिवीच्य बशुव यावद् रात्रं तद्ग्र उपकल्पितविक्षमावः ॥२४॥

बस्त्रसे रहित और ध्यानमें अवस्थित उन मुनिराजको देखकर भोलेपनसे वह विचारने लगा - अहो, ये तो मेरेसे भी अधिक निर्धन और गई बीती दशाको प्राप्त दिख रहे हैं ? फिर मुक्ते इनका उपकार क्यों न करना चाहिए ? ऐसा विचार कर वह सारी रात उनकी शीत-बाधाको दूर करनेके लिए उनके प्रागे आग जलाता हुआ बैठा रहा ॥२४॥

> प्रातः समापितसमाधिरिहानगार-धुर्यो नमोऽहत इतीदमदादुदारः । यत्द्धक्तपूर्वकप्रपात्तविधेयवादः व्यत्येति जीवनमथ सम लखत्प्रसादः ॥२४॥

प्रातःकाल जब ग्रनगार-धुरीए (यति-शिरोमिए) उन मुनि-राजने ग्रपनी समाधि समाप्त की ग्रीर सामने ग्राग जलाते हुए उस गुवाल-बालकको देखा, तो उसे निकट भव्य समक्तकर उदार-मना उन मुनिराजने उसके लिए 'नमोऽहंते' (एमो ग्रिन्हिताएं) इस महामंत्रको दिया ग्रीर कहा कि इस मंत्रके स्मरएा-पूर्वक ही प्रत्येक कार्यको करना। वह बालक सविनय मन्त्र प्रहेणाकक मोर मुनिराजकी वन्दना करके ग्रपने घर चला ग्राया ग्रीस प्रत्येक कार्यके प्रारम्भमें उक्त महामंत्रका उच्चारण करता हुग्रा ग्रानन्द-पूर्वक ग्रपना जीवन व्यतीत करने लगा ॥२४॥

महिषीमेकदोद्धर्तुं सरस्येति स्म कृदिंतः । काष्ठसङ्घावतो मृत्युं मन्त्रस्मरणपूर्धकम् ॥२६॥ महामन्त्रप्रभावेणोत्पन्नोऽसि त्वं महामनाः । एतस्माद्भवतो मुक्तिं यास्यसीति विनिश्चिनु ॥२७॥ (युग्मः

एक दिन जब वह गाय-भैंसोंको चरानेके लिए जंगलमें गया हुआ था, तब एक भैंस किसी सरोवरमें घुस गईं। उसे निकालने के लिए ज्यों ही वह उक्त मन्त्र-स्मरगा-पूर्वक सरोवरमें कूदा, त्यों ही पानीके भीतर पड़े हुए किसी तीक्ष्ण काष्टके आघातसे वह तत्काल मर गया और उस महामंत्रके प्रभावसे हे सौभाय-शालिन्, वृषभदास सेठके तुम महामना पुत्र उत्पन्न हुए हो। (यद्यपि आज तुम्हें वैराग्य नहीं हो रहा है, तथापि) तुम इसी भवसे मोक्षको जाओगे, यह निश्चित समभो।।२६-२७।।

भिल्लिनी तस्य भिल्लस्य मृत्वा रक्ताचिकाऽभवत् । ततश्च रजकी जाताऽमुध्मिन्नेत्र महापुरे ॥२८॥ तत्रास्याः पुरस्योगेनाप्यायिकासंघसङ्गमात् । सभूव जुल्लिकात्वेन परिस्मामः सुखावहः ॥२६॥ (युग्मम्)

उस भीलको भीलनी मरकर भैंस हुई। पुनः वह भैंस मरकर इसी ही महान् नगरमें घोबीकी लड़की हुई। वहां पर उसके पुण्य-योगसे उसका श्राधिकाश्रोंके संघके साथ समागम होगया, जिसका परिगाम बड़ा सुखकर हुया, वह घोबिन क्षुह्मिका बन गई।।२८-२६॥

> वाविन्दुरेति खलु श्रुक्तिषु मोक्तिकत्वं लोहोऽय पार्श्वद्यदाऽञ्चति हेमसत्त्वम् । सत्तम्प्रयोगवशतोऽङ्गवतां महत्त्वं सम्पद्यते सपदि तद्दभीएकृत्वम् ॥३०॥

देखो-जैसे जलकी एक बिन्दु सीपके भीतर जाकर मोती बन जाती है और पारस पाषाएका योग पाकर लोहा भी सोना बन जाता है, उसी प्रकार सन्त जनोंके संयोगगे प्राणियोंके भी अभीष्ट फलदायी महान् पद शीघ्र मिल जाता है। भावार्थ - वह नीच कुलीन घोबिन भी आर्थिकाओंके समागमसे क्षुह्णिका बनकर कुलीन पुरुषोंके द्वारा पूजनीय बन गई।।३०॥

शाटकं चोत्तरीयं च वस्त्रयुग्मयुवाह सा । कमण्डलुं सुक्तिपात्रामित्येतव्दितयं पुनः ॥३१॥

क्षुह्णिकाकी अवस्थामें वह एक क्वेत साड़ी (धोती) और एक क्वेत उत्तरीय (चादर) इन दो वस्त्रोंको अपने शरीर पर धारण करती थी, तथा कमण्डलु और थाली ये दो पात्र अपने साथ रखती थी। भावार्थ — शरीर-संवरणके लिए दो वस्त्र और खान-पानके लिए उक्त दो पात्रोंके अतिरिक्त शेष सर्व परिग्रहका उसने त्याग कर दिया था।।३१॥

शाटीव समभूदेषा गुणानामधिकारिजी । सदारम्भादनारमभादवादप्यतिवर्तिना ॥३२॥

वह क्षुल्लिका आरम्भिक और अनारम्भिक अर्थात् साङ्क-ल्पिक पापसे (जीवघातसे) दूर रहकर और दया, क्षमा, श्लोल, सन्तोष आदि अनेक गुर्गोकी अविकारिग्गी वनकर क्षेत साड़ीके समान ही निर्मल बनगई ॥३२॥

भावार्थ - घरके खान-पान, लेन-देन, वाणिज्य-ब्यवहार भादिके करनेसे होनेवालो हिंसाको धारिम्भक हिंसा कहते हैं और सङ्कल्प-पूर्वक किसी भी प्राणोके घात करनेको साङ्कल्पिक हिंसा कहते हैं। उस घोबिनने क्षुद्धिका बनकर दोनों ही प्रकारकी हिंसाका त्याग कर दिया था, अतः उसके दया, क्षमादि अनेक गुण स्वतः ही प्रकट हो गये थे। और इस प्रकार वह अपनी पापमय जीविका छोड़कर पवित्र जीवन बिताने लगी।

सत्यमेबोपयुजाना सन्तोषामृतधारिणी । पर्वत्युपोषिता काल-त्रये सामायिकं श्रिता ॥३३॥

क्षुलिकापनेमें वह सदा सत्य वचन बोलती थी (सूठ बोलने भीर चोरी करनेका तो उसने सदाके लिए त्याग हो कर दिया था। निर्मल ब्रह्मचर्य व्रत पालती थी।) ऊपर कहे गये वस्त्र भीर पात्र-युगलके भितिरिक्त सर्व परिग्रहका त्याग कर देनेसे वह सन्तोषरूप अमृतको धारण करती थी। प्रत्येक श्रष्टमो चतुदंशी के पर्व पर उपवास रखती थी और तीनों सन्ध्याकालोंमें सदा सामायिक करती थी॥३३॥

भक्त्याऽवितं बह्वच् पकल्पि शाकं मैच्येण सङ्क्त्वाध्य दिवेकदा कम् तदेव पीत्वाऽसुकसंबके तु स्थित्वा समरन्तो परमायनेतुः ॥३४॥

अग्नि-पक दाल-भात, शाक-रोटो आदि जिन भोज्य पदार्थों को गृहस्य भक्तिसे देता था, अथवा वह स्वयं भिक्षावृत्ति से ले आती थी, उन्हें ही एक वार दिनमें खाकर और तभी पानी पीकर वह आर्थिकाओं के संघमें रहती हुई सदा परमार्थ (मोक्ष-मार्ग) के नेता जिनदेवका स्मरण करती रहती थी।।३४।।

सौहार्दमिङ्गिनात्रे तु क्रिन्टे कारुएयपुरसवम् । गुणिवर्गपुदीच्याऽसान्माध्यस्थ्यं च विरोधिषु ॥३५॥

वह सदा प्राणिमात्र पर मैत्रीभाव रखती थी, कष्टसे पीड़ित प्राणी पर करुणाभाव रखती हुई उसके दुखको दूर करने का प्रयत्न करती रहती थी, गुणी जनोंको देखकर अतीव हर्षित हो उत्सव मनाया करती थी और विरोधी विचारवाले व्यक्तियों पर माध्यस्थ्य भाव रखती थी।।३४॥

वारा वस्त्राणि लोकानां चालयामात या पुरा । ज्ञानेनाद्याऽऽत्मनश्चित्तमभृत्वालितुमृद्यता (चालियितु गता)॥३६॥

जो घोबिन पहिले जलसे लोगोंके वस्त्रोंको घो-घोकर स्वच्छ किया करती थी। वही ग्रब शुक्तिका बनकर ज्ञानरूप जलके द्वारा ग्रपने मनके मैलको घो-घोकर उसे निर्मल स्वच्छ बनानेके लिए सदा उद्यत रहती थी।।३६॥ सैवा मनोरमा जाता तव वत्त मनोरमा। सती सीतेव रानस्य यया भाति भवानमा ॥३७॥

हे बत्स सुदर्शन, वही क्षुह्निका मरकर तुम्हारे मनको रमानेवालो यह मनोरमा हुई है। जैसे सीता रामके मनको हरसा करती हुई पूर्वकालमें शोभित होती थी, उसी प्रकार आप भी इमके साथ इस समय शोभित हो रहे हैं॥३७॥

ब्युत्पन्नमानितत्वेन देवत्वं त्विय युज्यते । देवीयं ते महाभाग समा समतिलोत्तमा ॥३=॥

हे महाभाग, व्युत्पन्न (विद्वान्) पुरुषोंके द्वारा सम्मानित होनेसे तुममें देवपना प्रकट है और उत्तम लक्षणोंवाली यह मनोरमा भी तिलोत्तमाके समान देवी प्रतीत हो रही है॥३६॥

सर्वमेतच भन्यात्मन् विद्धि धर्मंतरोः फलम् । कामनामरसो यस्य स्यादर्थस्तत्समुचयः ॥३६॥

हे भन्यातमन्, तुम्हें जो कुछ सुख-सम्पदा, ऐश्वयं धादिक प्राप्त हुआ है, वह सब पूर्वभवमें लगाये हुए धर्मरूप कल्पवृक्षका ही फल है। जैसे आम आदि फलमें रस, गुठलो, बक्कल धादि होते हैं, उसी प्रकार उस धर्मरूप फलका आनन्दरूप काम-भोग तो रस है और धन-सम्पदादि पदार्थोंका समुदाय उस फलके गुठली-वक्कल आदि जानना चाहिए॥३६॥

हे बत्स त्वञ्च जानासि पुरुषार्थचतुष्टये । धर्म एवाद्य आख्यातस्तं विनाऽन्ये न जातुचित् ॥४०॥ हे बत्स, यह तो तुम भो जानते हो कि धमं, म्रयं, काम भीर मोक्ष इन चारों पुरुषायों में धमं हो प्रधान है भीर इसीलिए बह सब पुरुषायों के ग्रादिमें कहा गया है। धमंपुरुषायं के विना शेष ग्रन्य पुरुषायं कदाचित् भी संभव नहीं हैं, उनका होना तो उसीके भ्रधीन है।।४०॥

मा हिस्यात्सर्वभूतानीत्यापै धर्मे प्रमाणयन् । सागसोऽप्याङ्गनो रच्चेच्छक्त्या किन्तु निरागसः ॥४१॥

'किसो भी प्राणीकी हिंसा नहीं करे' इस ग्राफ्-वाक्यको वर्मके विषयमें प्रमाण मानते हुए अपराघी जीवोंकी भी यथाशक्ति रक्षा करना चाहिए। फिर जो निरपराघ हैं; उनकी तो खास कर रक्षा करना ही चाहिए।।४१।।

प्रशस्तं वचनं ब्र्याददत्तं नाऽऽददीत च । परोत्कवीसहिष्णुत्वं जह्याद्वाञ्छन्त्रजीचतिम् ॥४२॥

सदा उत्तम सत्य वचन बोले, दूसरेके मर्मच्छेदक श्रीर निन्दा-परक सत्य वचन भी न कहे, किसीकी विना दी हुई वस्तुको न लेवे श्रीर श्रपनी उन्नतिको च:हनेवाला पुरुष दूसरेका उत्कर्ष देखकर मनमें श्रसहनशीलता (जलन-कुढ़न) का त्याग करे।।४२।।

न क्रमेतेतरत्तन्यं सदा स्वीयञ्च पर्वणि । अनामिषाश्चनीभृयाद्वस्त्रपूतं पिवेज्जलम् ॥४३॥ दूसरेकी शब्याका अर्थात् पुरुष परक्षीके और स्त्री परपुरुषके सेवनका त्याग करे श्रीर पर्वके दिनोंमें पुरुष अपनी स्त्रीका और स्त्री अपने पुरुषका सेवन न करे। सदा अनामिष-भोजी रहे, अर्थात् मांसको कभी भी न खावे, किन्तु अन्न-भोजी और शाका-हारी रहे। एवं वस्त्रसे छने हुए जलको पीवें ॥४३॥

नमदाचरणं कृत्वा गृह्णोयाद् वृद्धशासनम् । परमप्यनुगृह्णीयादात्मने पत्तपातवान् ॥४४॥

मद-मोह (नशा) उत्पन्न करनेवाली मदिरा, भांग, तम्बाक् भ्रादि नशीली वस्तुओंका सेवन न करे, वृद्ध जनोंकी आज्ञाको शिरोधार्य करे और श्रपनी भलाईको चाहते हुए दूसरोंकी भलाई का भी ध्यान रखे।।४४॥

सर्वेषामुपकाराय मार्गः साधारणो ह्ययम् । युवाभ्यामुररीकार्यः परमार्थोपलिष्सया ॥४५॥

सर्व प्राणियोंके उपकारके लिए यह सुख-दायक साधारण (सामान्य, सरल) धर्म-मार्ग कहा है, सो परमार्थकी इच्छासे तुम दोनोंको यह स्वीकार करना चाहिए ॥४५॥

श्रुत्वेति यतिराजस्य वचस्ताभ्यां नमस्कृतम् । तत्पादयोविंनीताभ्यामोष्ठचारणपूर्वकम् ॥४६॥

इस प्रकार मुनिराजके वचन सुनकर विनम्रीभूत उन दोनों ने (सुदर्शन ग्रौर मनोरमाने) भ्रपनो स्वीकृति सूचक 'भ्रोम्' पदका उच्चारण करते हुए उनके चरणोंमें नमस्कार किया ॥४६॥ अन्योत्यानुगुणैकमानसतया कृत्वाऽर्हदिज्याविधि पात्राणामुपतपेणे प्रतिदिनं सत्युण्यसम्पन्निधी । पौलोमीशतयज्ञतुल्यकथनौ कालं तकौ निन्यतुः प्रीत्यम्बेन्नुधनुर्धरौ स्वविभवस्फीत्या तिरस्चकतुः ॥४७॥

तदनन्तर वे मनोरमा श्रीर मुदर्शन श्रापसमें एक दूसरेके
गुर्णोमें श्रनुरक्त चित्त रहते हुए प्रतिदिन श्रर्हन्त देवकी पूजा
करके श्रीर पात्रोंको नवधा भक्ति-पूर्वक दान देकरके उत्तम पुण्य
के निधान बनकर इन्द्र श्रीर इन्द्राणोके समान श्रानन्दसे काल
बिताने लगे, तथा श्रपने वैभव-ऐश्वर्यको समृद्धिसे रित श्रीय
कामदेवका भी तिरस्कार करते हुए सांसारिक भोगोपभोगोंका
श्रनुभव करते हुए रहने लगे।।४७॥

श्रीमान् श्रेष्ठिचतुर्श्वजः स सुषुवे भूरामलेत्याह्वयं वासीभूषस्वविस्तं घतवरी देवी च यं धीचयम् । तेन प्रोक्तपुदश्रोनोदय इह व्यत्येति तुर्याख्यया । सर्गः प्राम्-जनुरादिवर्षनकरः श्री श्रेष्टिनोऽसौ स्यात् ॥

इस प्रकार श्रीमान् सेठ चतुर्भुजजी और घृतवरी देवीसे उत्पन्न हुए वास्मीभूषस्म, बालब्रह्मचारो पं० भूरामल वर्तमान मुनि ज्ञानसागर-विरचित इस सुदर्शनोदय काव्यमें सुदर्शनके पूर्वभवका वस्में करनेवाला चौथा सर्ग समाप्त हुआ।



# श्रथ पञ्चमः सर्गः

तत्र प्रभातकालीनो राग:-

महो प्रभातो जातो आतो भवभयहर जिनमास्करतः ॥स्थायी॥ पापप्राया निशा पलाया-मास शुभायाङ्ग तलतः । नव्हत्रता दृष्टिपथमपि नाञ्चित सित्यु तेनिर्गमनमतः ॥स्थायी॥ स्वाभावस्य च पुनः प्रचारो भवति दृष्टिपथमेष गतः । क्रियते विप्रवरेरिहाद्रशे जडजातस्य समुत्सवतः ॥ स्थायी ॥२॥ साध्मेरिकादिकस्य तु मेलिना रुचिः सुमनसामस्ति यतः । भूराजी शान्तये वन्दितुं पादौ लगतु विरागभृतः ॥ स्थायी ॥३॥

श्रहो भाई, देखो प्रभात काल हो गया है, जन्म-मरएहप भव-भयके दूर करनेवाले श्रीजिनवर-मास्करके उदयसे पाप-बहुल रात्रि इस शुभ चेष्टावाले भारत-भूतलसे न जाने, किधरको भाग गई है। इस समय जैसे सित द्युति (श्वेत कान्तिवाले) चन्द्रके चले जानेसे नक्षत्र गएा भी हिष्ट-गोचर नहीं हो रहे हैं, वैसे ही श्वेत वर्णवाले अंग्रेजोंके चले जानेसे इस समय भारतवासियोंमें अक्षत्रियपना (कायरपना) भी दिखाई नहीं दे रहा है, किन्तु सभी लोग यव साहसी बनकर क्षत्रियपना दिखला रहे हैं इस प्रभात- वेलामें खगगरा (पिधयोंका समूह) जैसे आकाशमें इघर-उघर संचार करता हुआ दिखाई दे रहा है, वैसे हो नभोयान (हवाई जहाज) भी नभस्तल पर विहार करते हुए दिखाई दे रहे हैं। तथा बाह्यएग लोग स्नानादिसे निवृत्त होकर देव-पूजनके लिए जैसे जलजों (कमलों) को तोड़ रहे हैं, वैसे हो वे लोग अब हीन जातिके लोगोंका आदर-सत्कार भी उल्लासके साथ कर रहे हैं। और जैसे इस प्रभात-वेलामें गुलाब आदि सुन्दर पुष्पोंके ऊपर भौरे आदिकी मिलन कान्ति हिशोचर हो रही है, वैसे ही अमेरिका आदि अनेक देशवासियोंके हृदयोंमें अब भी भारतके प्रति मिलन भावना दिखाई दे रही है। अतएव भूराजो (प्रन्थ-कार) कहते हैं कि भूमण्डलकी सारी प्रजाकी शान्तिके लिए वोतराग श्रीजिनभगवान्के चरगोंकी इस समय वन्दना करनी चाहिए।।१-३।।

#### V

श्रागच्छताऽऽगच्छत भो जिनार्चनार्थं याम ।
जिनम् तिमात्मस्फूर्तिं स्वदृशा निभालयाम ॥ स्थायी ॥१॥
जलचन्दनतएडुलपुष्पादिकमविकलतया नयाम ।
जिनमम्यर्च्य निजं जनुरेतत्साफल्यं प्रण्याम ॥स्थायी॥२॥
श्रीजिनगन्धोदकं समन्ताच्छिरसा स्वयं वहाम ।
किलमलधावनमतिशयपावनमन्यतिकं निगदाम ॥स्थायी॥३॥
उत्तमाङ्गमिति सुदेवपद्योः स्वस्य स्वयं द्धाम ।
उत्तमपदसम्प्राप्तिमितीदं स्फुटमेव प्रवदाम ॥स्थायी॥४॥

किमति भणित्वा सद्गुणगानं गुणवत्तया लसाम । भूरानन्दस्यात्र नियमतश्चैवं वयं भवाम ॥स्यानी॥॥॥

बाक्रो भाइयो आयो, हम लोग सब मिलकर श्रीजिनभगवाक्री पूजनको चलें और हमारे कत्तंव्यका स्मरण करानेवाली
श्रीजिनमुद्राको अपने नयनोंसे अवलोकन करें। जल, चन्दन,
तन्दुल, पुष्प आदि पूजन-सामग्रीको शोध-वीनकर अपने साथ
ले चलें और श्रीजिनदेवकी पूजन करके अपने इस मनुष्य जन्म
को सफल बनावें। पूजनसे पूर्व जिनभगवान्का अभिषेक करके
पाप-मल धोनेवाले और अतिशय पित्रत्र इस श्रीजिन-ग-धोदकको
हम सब स्वयं ही भक्ति-भावसे अपने शिर पर धारण करें।
श्रीर अधिक हम क्या कहें, उत्तम शिव-पदकी प्राप्तिके लिए
हम लोग अपने उत्तमाङ्ग (मस्तक) को श्रीजिनदेवके चरणकमलोंमें रक्खें—उन्हें साष्टाङ्ग प्रणाम करें, यही हम।रा निवेदन
है। यथाशक्ति भगवान्के सद्-गुणोंका गान करके हम भी
गुणीजनोंमें गणनाके योग्य बन जावें। भूरामलका यहो कहना
है, कि नियम पूर्वक इस मार्गसे ही भूतलपर बानन्द-प्रसार करके
हम लोग आनन्द प्राप्त कर सकते हैं।।१-५।।

### 37

#### रसिकनामराग:-

मो सिख जिनवरमुद्रां पश्य नय दशमाशु सफलतां स्वस्य ॥स्यायी॥ सग-रोपरहिता सती सा छविरविरुद्धा यस्य, तुला त्विलायां कि भवेदांप दगाप न सुलभा तस्य ॥नय दश.१॥ पुरा तु राज्यमितो भुनः पुनरश्चिति चैन्यं स्वस्य । योग-भोगयोरन्तरं खलु नामा दशा समस्य ॥नयद्यमान्नुः॥२॥ कल इति कल एवाऽऽगतो वा पल्यङ्कासनमस्य । बलमिल्लं निष्फलं च तच्चेदातम्बलं न हि यस्य ॥नय दशमान्नुः॥ यद्यसि शानितसमिच्छकस्त्वं सम्भज सम्बिधनस्य । भूरामादिभ्यस्तिलाञ्जलिमपय नर्मोदस्य ॥नय दशमान्नुः॥४॥

हे मित्र, जिनवरकी वीतराग मुद्राका दशन करो ग्रीर श्रपने नयनोंको सफल करो । देखो, राग-द्रपसे रहित यह वीतराग मुद्रा कितनी शान्त दिखाई दे रही है कि जिसकी तूलना इस भूतल पर ग्रन्यत्र सूलभ नहीं है। हमारा यह सौभाग्य है कि हमें ऐसी अत्यन्त दुर्लभ प्रशान्त मुद्राके दर्शन सुलभ हो रहे हैं। पहले तो जिस जिनराजने इस समस्त भूमण्डलका राज्य-प्रशासन किया ग्रीर यहांको जनताको त्रिवर्ग (धर्म, ग्रर्थ, कामपुरुषार्थ) के सेवनरूप भोगमार्गको बतलाया। तदनन्तर भोगोंसे उदास होकर श्रीर राज्य-पाटका त्याग कर पद्मासन-संस्थित हो नासा-दृष्टि रखकर अपनो आत्मामें तल्लोनताको प्राप्त होकर योग-मार्ग को बतलाया। इस प्रकार यह वीतराग-मुद्रा भोग और योग के ग्रन्तरको स्पष्टरूपसे प्रकट कर रही है। जिनभगवान्को यह मित्त जो पद्मासनसे अवस्थित है और हाथ पर हाथ रखकर निश्चल विराजमान है, सो संसारी जनोंको यह बतला रही है कि ग्रात्म-बलके ग्रागे ग्रत्य सब बल निष्फल हैं। हे भाई, यदि तम शान्ति चाहते हो, तो इन राज्य-पाट, स्त्री-पुत्रादिकसे दूर

होकर ग्रौर सांसारिक कार्योंको तिलाञ्जलि देकर इसके समीप आग्रो ग्रौर एकाग्र चित्त होकरके इसकी सेवा-उपासना कर ग्रपना जीवन सफल करो ॥१-४॥



काफी होलिकाराग:-

कदा समयः स समायादिह जिनयूजायाः ॥स्यायी॥ कञ्चनकत्रशे निर्मलजलमधिकृत्य मञ्जु गङ्गायाः । बाराधारा विसर्जनेन तु पदयोजिनप्रद्रायाः

लयोऽस्तु कलङ्ककलायाः ।।स्थायी॥१॥ मलयागिरेशचन्दनमथ नन्दनम्प लात्वा रम्भायाः । देशरेण सार्धं विस्नुजेयं पदयोर्जिनमुद्रायाः,

न सन्तु कुतश्चापायाः ॥स्थायी॥२॥ मुक्तोपमतन्दुलद्त्तमुज्जवलमादाय श्रद्धायाः । सद्भावेन च पुञ्जं दत्वाऽप्यग्रे जिनमुद्रायाः.

पतिः स्यां स्वर्गरमायाः ॥स्थायी॥३॥

कमलानि च कुन्दस्य च जातेः पुष्पाणि च चम्पःयाः । अर्पयामि निर्देपतयाऽहं पदयोजिनमुद्रायाः,

यतः सौभाग्यं भायात् ॥स्थायी॥४॥

षड्-रसमयनानाञ्यञ्जनदलमविकलमपि च सुधायाः, सम्बद्धमादायार्षयेयमहमप्रे जिनमुद्रायाः,

वशेऽपि स्यां न चुघायाः ॥स्थायी॥४॥

गुद्ध सर्विषः कर्ष्रस्याप्युत माणिक्यकलायाः । प्रज्वालयेयमिह दीपकमहमग्रे जिनसुद्रायाः,

हतिः स्याचितांनशायाः ॥(थायी॥६॥

कृष्णागुरुचन्दनकर्पूरादिकमयधूपदशायाः । ज्वालनेन कृत्वा सुवासनामग्रे जिनमुद्रायाः,

हरेयमदृष्टच्छायाम् ॥स्यायो॥७॥

आम्रं नारङ्गं पनसं वा फलमयवा रम्भायाः । समर्पयेयमुदारभावतः पुरतो जिनमुद्रायाः,

इतिः स्यादसफलतायाः ॥स्थायी॥=॥

जलचन्दनतन्दुलकुसुमस्रक् चरूणि दीपशिखायाः। तां च धूपमथ फलमिष धृत्वा पुरतो जिन्सुद्रायाः,

स्थलं स्यामनर्घतायाः ॥स्थायी॥६॥

एवं विधयुजाविधानतो जिननायप्रतिमायाः । भातु जनः खलु सकलोत्सवभूरासाद्याकुलतायाः,

विनाशमनेकविधायाः ॥स्थायी॥१०॥

श्री जिनसगवान्की पूजन करनेका कव वह सुग्रवसर मुसे प्राप्त हो, जबिक मैं गंगाके निर्मल जलको सुवर्ण-घटमें सर कर लाऊँ ग्रीर जिनमुद्राके चरणोंमें विसर्जन कर ग्राने कर्म-कलंकको बहाऊं? कव मैं मलयागिर चन्दन लाकर ग्रीर कर्पर-केशरके साथ घिसकर उसे जिनमुद्राके चरणोंमें विसर्जन करूं, वाकि मेरे सर्व विझ विनष्ट हो जायें। कब मैं मोतियोंके समान उज्ज्वल तन्द्रलोंको लेकर श्रद्धापूर्वक भक्तिभावस जिनमूद्राके ग्रागे पृञ्ज देकर स्वर्ग-लक्ष्मीका पति वनुं ? कव मैं कमल, कृत्द, चमेली, चम्पा आदिके सुगन्धित पुष्प लाकर निरहंकारी वन विनयभावके साथ जिनमुद्राके चर्गोमें ग्रपंग करू और सद के लिए सौभाष्यशाली बनूं ? कब मैं पट-रसमयी नाना प्रकारके व्यञ्जन भीर अमृतिपण्डको लेकर जिनमुदाके आगे अर्पण करू, जिससे कि मैं भूखके वशमें न रहूँ। कब मैं शुद्ध घृत, कर्पर या रत्नमय दीपक लाकर जिनमुदाके ग्रागे जलाऊ, जिससे कि मेरे मनका सब अन्धकार विनष्ट हो भीर ज्ञानका प्रकाश हो। कब मैं कुष्णागुरु, चन्दन, कपूँरादिक मयी दशाङ्गी घूप जलाकर जिनमुद्राके आगे सुवासना करूं और अहब्टकी छायाको कर्मके प्रभावको-दूर करूं। कब मैं ग्राम, नारंगी, पनस, केला ग्रावि उत्तम फल उदारभावसे जिनमुदाके आगे समर्पण करूं, जिससे कि मेरी असफलताका विनाश हो और प्रत्येक कार्यमें सफलता प्राप्त हो। कब मैं जल, चन्दन, ग्रक्षत, पुष्प-माल, नैवेद्य, दीप, धूप और फलको एकत्रित कर, उनका अधं बनाकर जिनमुदाके भागे अपंशा कर अनर्ध-पद (मोक्ष) को प्राप्त करूं ? भूरामल कहते है कि इस प्रकार श्रीजिननाथकी प्रतिमाके पूजा-विधानसे मनुष्य नाना प्रकारकी ग्राकुलता-व्याकुलताग्रोंके विनाशको प्राप्त होकर सर्व प्रकारके उत्सवका स्थान बन जाता है ॥१-१०॥

तव देशंत्रिसेवां सदा यामि त्विति कर्तव्यता भन्यताकामी ॥स्थायी॥ अवहरणी सुखर्रणी वृत्तिस्तत्र सञ्ज्ञान । शृग्रु विनति मम दुःखिनः श्रीजिनकृपानिधान ॥ इरु तृप्तिं प्रक्लृप्ति हर स्वानिन्। तव देवांत्रिसेवां सदा यामि॥१॥

हे देव, मैं सदा हो तुम्हारे चरणोंकी सेवा करता रहूं और अपने कर्तव्यका पालन कर भव्यपना स्वीकार करूं, ऐसा चाहता हूं। हे उत्तम ज्ञानके भण्डार श्रीभगवान, श्रापकी प्रवृत्ति सहज ही भक्तोंके दुः बोंको दूर करनेवाली और सुखको देनेवाली है। इसलिए हे कुपा-निवान श्रीजिनदेव, मुक्त दुखियाकी भी विनती सुनो और हे स्वामिन, मेरो जन्म-मरणकी बाधाको हर कर मुक्ते भी सुबी करो।।१॥

अभिलापतं वरमाप्तत्रान् लोकः किन्न विमान । वेलेयं इतमाणिनो मम भो गुणसन्धान ॥ किमिदानीं न दानिन् रसं यामि । तव देवांविसेवां० ॥२॥

हे विमान, मान-मायादिसे रहित भगवन्, आपकी सेवा-भक्ति करके क्या अनेक लोगोंने अभिलिषत वर नहीं पालिया है ? अर्थात् पाया ही है । अब यह मुक्त हतभागीकी वारी है, सो हे गुर्गोंके भण्डार, हे महादानके देनेवाले, क्या अब मैं अभोष्ट वरको प्राप्त नहीं करूंगा ? ॥२॥

स्रुवि देवा बहुशः स्तुता भी सञ्ज्योतिर्धाम । रविरिव नवत्रेषु तु त्वं निष्काम ललाम ॥ ं न तु इतरस्तरामन्तरा यामि । तव देवांघिसेवां० ॥३॥

हे केवलज्ञानरूप परमज्योतिके धाम, मैंने इस भूमण्डल पर श्रनेक देवोंको देखा है और बहुत वार उनकी सेवा-भक्ति और स्तुति भी की है। परन्तु जैसी निस्पृह परोपकार वृत्ति आपकी है, वह उनमें नहीं पाई है। अन्य तारा-समान देवोंमें आप सूर्य-समान महान् तेजस्वी देवाधिदेव हैं और निष्काम होने पर भी संसारी जीवोंके अन्तस्तमके अपहरण करनेवाले हैं, अतः आपके समान अन्य कोई नहीं है।।३॥

सर्वे ते निजशंसिनः सम्प्रति भान्ति जिनेश । स्वावलम्बनं द्यादिशंस्त्वं शान्तये सुवेश ॥ तव शिचा समीचा-परा नाभिन् । तव देवांघितेवां० ॥४॥

है जिनेश, वे सब अन्य देव अपनी-अपनी प्रशंसा करनेवाले हैं, अतएव मुभे वे उत्तम प्रतीत नहीं होते हैं। किन्तु स्वावलम्बन का उपदेश देनेवाले हे सहज जात स्वाभाविक सुन्दर वेशके धारक जिनेन्द्र, आपही शान्तिके देनेवाले हो और हे लोकमान्य, आपकी शिक्षा परीक्षा-प्रधान है, आपका उपदेश है कि किसीके कथनको विना सोचे-समभे मत मानो, किन्तु सोच-समभकर परीक्षा करके अंगीकार करो।।४।।



श्यामकल्यागाराग :-

जिनप परियामो मोदं तव मुखभासा ॥स्यायी॥ खिन्ना यदिव सहजकद्विधिना, निःस्वजनी निधिना सा ॥१॥ सुरसनमशनं लब्ध्वा रुचिरं सुचिरचुधितजनाशा ॥२॥ के किकुलं तु लपत्यतिमधुरं जलदस्तनितसकाशात् ॥३॥ किन्न चकोरदृशोः शान्तिमयी प्रभवति चन्द्रकला सा ॥४॥

हे जिनदेव, भापकी मुख-कान्तिके देखनेसे हम इस प्रकार प्रमोदको प्राप्त होते हैं, जैमेकि जन्म-जात दरिद्रतासे पीड़ित निर्धन पुरुषकी स्त्री अकस्मात् प्राप्त हुए धनके भण्डारको देखकर प्रसन्न होती है, अथवा जैसे चिरकालसे भूखा मनुष्य अच्छे रसीले सुन्दर भोजनको पाकर प्रसन्न होता है, अथवा जैसे सजल-मेध-गर्जनसे मयूरगए। हिंदित हो नाचने और मीठी बोलो बोलने लगते हैं। जैसे चन्द्रकी चन्द्रिका चकोर पक्षीके नेत्रोंको शान्ति-दायिनी होतो है, उसी प्रकार आपके दर्शनोंसे हमें भी परम शान्ति प्राप्त हो रहो है। १-४।।

#### 7

अयि जिनप, तेच्छविरविकलभावा ॥स्थायी॥
पचकचिमिति, कस्य दहन्ति श्रीवर, न मदनदावाः ॥१॥
कस्य करेऽसिररेरिति सम्प्रति, अमर-प्रवर, भिया वा ॥२॥
वाञ्छति वसनं स च पुनरशनं कस्य न धनतृष्णा वा ॥३॥
भूरागस्य न वा रोषस्य न, शान्तिमयी सहजा वा ॥४॥

हे जिनवर, तुम्हारी छवि ग्रविकल (निर्दोष) भावोंको षारण करनेवाली है। हे श्रीवर, इस संसारमें ऐसा कीन प्रास्ति है, जिसके पक्ष-कक्षको (समीपवर्ती वनखण्डको) कामरूप दावाग्निके भस्म न कर दिया हो ! केवल एक ग्राप हो ऐसे हिन्दिगोचर हो रहे हैं जो कि उससे बचे हैं, या यों कहना चाहिए कि ग्रापन जगत्को भस्म करनेवाले उस कामको ही भस्म कर दिया है । हे देव किरोमिए, हम देख रहे हैं कि शत्रुग्नोंके भयसे किसी देवके हाथमें खड़्ज है, किसीके हाथमें धनुप-बाएा ग्रीर किसीके हाथमें गदा । कोई शीतादिसे पीड़ित होकर वस्त्र चाहता है, कोई भूखसे पीड़ित होकर भोजन चाहता है ग्रीर कोई दिरद्रतासे पीड़ित होकर धनकी तृष्णामें पड़ा हुग्ना है । किन्तु हे भगवन, एक ग्रापको मूर्ति ही ऐसी दिखाई दे रही है, जिसे न किसीका भय है, न भूख है, न शीतादिको पीड़ा है ग्रीर न धनादिक की तृष्णा हो है । ग्रापको यह सहज शान्तिमयी वीतराग मुद्रा है, जिसमें न रागका लेश है ग्रीर न रोष (देष) का हो लेश है । ऐसी यह शान्तमुद्रा मुभे परम शान्ति दे रही है ॥ १-४॥

#### V

### छन्दोऽभिधश्चाल:-

छितरिकळरूपा पायात् साऽऽईतीति नः स्विद्यायात् ॥स्थायी॥ वसनाभरणैरादरणीयाः सन्तु मूर्चयः किन्तु न हीयान् । नासु गुणः सुगुणायाश्छविरविकल्रह्मा पायात् ॥१॥

श्रहंन्त भगवान्की यह निर्दोष मुद्रा पापोंसे हमारी रक्षा करें। इस भूमण्डल पर जितनी भी देव-मूर्तियां हिन्दिगोवर होती है, वे सब वस्त्र श्रीर श्राभूषणोंसे श्राभूषत हैं – बनावटी वेष को घारए करती हैं-श्रतः उनमें सहज स्वाभाविकरूप गुरा-सौन्दयं नहीं हैं, निर्विकारिता नहीं है। वह निर्विकारता और सहज यथा जात रूपता केवल एक ग्रहंन्तदेवको मुद्रामें ही है, ग्रतः वह हम लोगोंकी रक्षा करे।।१॥

घरा तु घरणीभूषणताया नैव जात्विष स दूषणतायाः । सहजमञ्जुनप्राया छविरविकलरूपा पायात् ॥२॥

ग्रहॅन्तदेवकी यह मुद्रा घरणीतलपर ग्राभूषणताकी घरा (भूमि) है, इसमें दूषणताका कदाचित् भी लेश नहीं, है, यह सहज मुन्दर स्वभाववालो है और निर्दोष छविकी घरण करने वालो है, वह हम लोगोंकी रक्षा करे।।२॥

यत्र बञ्चना भवेद्रभायाः किङ्करिणी सा जगतो माया । ऐमि तमा सदुपायान छविरविकलरूपा पायात् ॥३॥

जिस निर्दोष मुद्राके भवलोकन करने पर स्वगंकी लक्ष्मी. भी वंचनाको प्राप्त होती है अर्थात् ठगाई जाती है और जगत्की सब माया जिसकी किंकरणी (दासी) बन जाती है; मैं ऐसी सर्वोत्तम निर्दोष मुद्राकी शरणको प्राप्त होता हूँ। बह हम लोगों की रक्षा करें ॥३॥

यत्र मनाङ् न कलाऽऽङ्गलताया विकसति किन्तु कला कुलतायाः। भृगनन्दस्याऽऽयाज्छविगविकलरूपा पायात् ॥॥॥

जिस मुद्राके दर्शन कर लेने पर दर्शकके हृदयमें आकुलता का ती नाम भा नहीं रहता, प्रत्युत कुलोनता प्रकट होती है भीर दर्श क स्वयं अपनी शुभ चेष्टाके द्वारा भ्रानन्दका स्थान बन जाता है, ऐसो यह निर्दोष बीतरागमुदा पापोंसे हमारी रक्षा करे ॥४॥

#### W

अम्यच्यार्हःतमायान्तं विलोक्य कपिलाङ्गता । सुदर्शननभूत्केर्तुमसुदर्शनमादरात् ॥१॥

इस प्रकार श्रीअहन्तदेवकी पूजन करके घरको आते हुए सुदर्शनको देखकर कपिल ब्राह्मणको स्त्री उस पर मोहित होगई और उसे अपने प्राणोंका श्राधार बनानेके लिए श्रादर-पूर्वक उद्यत हुई ॥१॥

भरुतसत्त्वमधुं मत्त्रा तस्या मदनवन्मनः । नातः स्यातुं शासोकदं मनागण्युचितस्थते ॥२॥

उस किपला बाह्यणीका मोम-सहश मृदुल मन अग्नि समान तेजस्वी सुदर्शनको देखकर पिघल गया, अतः वह उचित स्थल पर रहनेके लिए जरा भी समर्थन रहा। भावार्थ - उसका मन उसके काबुमें न रहा।।।।

दृष्ट्वैनमधुनाऽऽदर्शं कविला कविलचणा । 'चर्यनैवाऽऽध्नसारकर्तुविति चावलतामधात् ॥३॥

श्रादशं (दर्पण्) के समान श्रादशं रूपनाले उस सुदर्शनको देखकर कि (बन्दर) जैसे लक्षणताली श्रयति चंत्रल स्वभाव वाली वह किपला ब्राह्मणी एक क्ष्मिमें ही उसे अपने अवीन करनेके लिए चापलता (धनुर्लता) के समान चपलताको घारमा करती हुई। भावार्थ – जैसे कोई मनुष्य किसीको अपने वंशमें करनेके लिए धनुष लेकर उद्यत होता है, उसी प्रकार वह किपला भी सुदर्शनको अपने वंशमें करनेके लिए उद्यत हुई।।३।।

मनो मे भ्रुवि इरन्तं विहरन्तममुं सखि ! ब्रह्मामि भ्रुज्ञपारोन जपारोनमिहानय ॥॥॥

वह किपला अपनी दासीसे बोली - हे सिख, राजमार्ग पर विहार करनेवाले इस पुरुषने मेरे मनको हर लिया है, अतः जपाकुसुमके समान कान्तिवाले इस धूर्तको यहां पर ला, मैं इसे अपने भुज-पाशसे बांधूंगी ॥४॥

स्वीद्वर्वन् परिणामेनाऽयमतीव भयात्वताम् । उच्चैःस्तनाद्रिसंगुप्तो मचो भवितुमर्हीत ॥॥॥

यह अपने अनुपम शारीरिक सौन्दर्यसे अतीव भयाख्यताको स्वीकार कर रहा है, अर्थात् अत्यन्त भय-भीत है, अतएव यह मेरे द्वारा उच्चस्तनरूप पर्वतसे संरक्षित होनेके योग्य है ॥॥॥

भावार्थ - इस क्लोकमें 'भयाट्य' पद दो अर्थवाला है। 'भा' का अर्थ आभा या कान्ति है, उसका तृतीया विभक्तिके एक वचनमें 'भया' रूप बनता है, उससे आट्य अर्थात् युक्त ऐसा एक अर्थ निकलता है और दूसरा भयसे आट्य अर्थात् 'भय-भीत' ऐसा दूमरा अर्थ निकलता है। जो भयसे संयुक्त होता है, वह जैसे पर्वतके दुर्गम उच्च स्थलोंमें संरक्षणीय होता है, वैसे ही यह सुदर्शन भी भनेयाढ्य (कान्ति युक्ति) है, ग्रतः मेरे दुर्गम उच्च स्तनोंसे संरक्षणीय है ग्रर्थात् मेरे द्वारा वक्षःस्थलसे ग्रालिंगन करने योग्य है।

इत्युक्ताऽय गता चेटी श्रेष्टिनः सन्निधि पुनः । खबना निजगादेदं वचनं च तद्यतः ॥६॥

इस प्रकार किपलाके द्वारा कही गई वह दासी सुदर्शन सेठ के पास गई और उनके भागे छल-पूर्वक इस प्रकार बोलो ॥६॥

सखा तेऽप्यभवत् पश्य नरोतम गदान्वितः । केवलं त्वमसि श्रीमान् श्रीविहीनः स साम्प्रतम् ॥७॥

हे पुरुषोत्तम, देखो तुम्हारा सखा गदान्वित होकर श्रीविहीन है श्रीर तुम केवल निर्गद होकर इस समय श्रीमान् हो रहे हो ॥७॥

भावार्थ - इस श्लोकमें श्लेष-पूर्वक दो ग्रथं व्यक्त किये गये हैं। नरोत्तम या पुरुषोत्तम नाम श्रीकृष्णका है वे श्री (लक्ष्मो) के स्वामी भी हैं ग्रीर गदा नामक ग्रायुवके घारक भी हैं। इस बातको ध्यानमें रखकर वह दासी सुदर्शनसे कह रही है कि ग्राप श्रीमान् होते हुए भी गद (रोग) से युक्त नहीं है, नीरोग हैं ग्रीर ग्रापका मित्र श्रीमान् नहीं होते हुए भी गदसे युक्त अर्थात् रोगी है। होना तो यह चाहिए कि जो श्रीमान् हो, वही गदान्वित हो, पर यहाँ तो उलटा ही हो रहा है कि जो श्रीमान् है, वह गदान्वित नहीं है और जो गदान्वित है – वह श्रीमान् नहीं। सो यह पुरुषोत्तमको श्रीमत्ता और गदान्वितता अलग-अलग क्यों दोख रहो है। इस प्रकार दासीने सुदर्शनसे व्यंग्यमें कहा।

अवागिमन्यमेवं चेदागिमन्यं न कि स्वयम् । मया नावगतं भद्रोसहद्यापतितं गदम् ॥=॥

दासीकी बात सुनकर सुदर्शन बोला – हे भद्रे, मुक्ते कुछ भी ज्ञात नहीं कि मेरे मित्र पर रोगने आक्रमण किया है ? प्रायथा यह क्या संभव था कि मुक्ते मित्रके रोगी होनेका पता लग जाता और फिरमैं स्वयं उन्हें देखनेके लिए न आता ॥६॥

उक्तवत्येवमेतस्मिन्नन्तरुद्धासशालिनी । द्वानाऽऽस्ये तु वैलच्यं पुनरप्येवमाह सा ॥६॥

सुदर्शनके इस प्रकार कहने पर अन्तरंगमें अत्यन्त उल्लास को प्राप्त हुई भी वह दासी मुखमें विरूपताको धारण कर पुना इस प्रकार कहने लगी।।।।।

नृशडास्तां विलम्बेन भ्रवि लम्बेन कर्मणा। स्वागच्छ गच्छ प्रासादपरिसुप्तमवेहि तम् ॥१०॥

हे पुरुषराज, अब अधिक विलम्ब न करें, दुनियादारीके भौर सब काम छोड़कर पहले अपने मित्रसे मिलें। आह्ये, भापका स्वागत है, ऐसा कह कर वह दासी सुदर्शनको किपलके घर पर लेगई और बोनी - जाइये, जो प्रासादके ऊपर सो रहे हैं, उन्हें ही अपना मित्र समिकिये।।१०।।

भास्त्रानासनमा तथायोदयाद्रिमिवोत्रतम् । तत्र तल्पे न गःकल्पे घनाच्छादनमन्तरा ॥११॥ चणादुदीरयन्नेवं करत्र्यापारमाद्रात् । विषमायां च वेळायां प्रादृषीव चकार सः ॥१२॥ (युग्मन्)

सुदर्शन सेठ ऊपर गया श्रीर शय्याके समीप उदयाचलके समान ऊंचे श्रासन पर सूर्यके समान बैठकर सबन चादरसे श्रांच्छादित उस नभस्तल-तुल्य शय्यापर श्रादर-पूर्वक यह कहते हुए श्रपना कर-व्यापार किया, धर्थात् हाथ बढ़ाया – जैसे कि वर्षा ऋतुकी जल बरसती विषम बेलामें सूर्य श्रपने कर-व्यापार को करता है श्रथ्यित् किरस्पोंको फैलाता है ॥११-१२॥

भो भो मे मानवस्कीति-करिएयां दुःसहोऽध्यहो । शरदीव तनी तेऽयं सन्तापः कथमागतः ॥१३॥

हे मित्र, मान-सरोवर ग्रादि जलाशयोंके जलोंको स्वच्छ बना देनेवाली शरद् ऋतुमें जैसे दुःसह सन्ताप (घाम) हो जाता है, वैसे ही हे भाई, मेरे मनको प्रसन्न करनेवाली तुम्हारी इस कोमल देहलतायें यह दुःसह सन्ताप (ज्वर) कहांसे कैसे ग्रागया? मुक्ते इसका बहुत ग्राइचर्य है ॥१३॥ तदा प्रत्युत्तरं दातु मृदङ्गवचसः स्थले । वीणायाः सरसा वाणी सद्यः प्रादुरभृदियम् ॥१४॥

सुदर्शनके उक्त प्रश्नका उत्तर देनेके लिए मृदङ्गके समान गम्भीर वचनोंके स्थान पर वीगाके समान यह सरस वागी भी प्रकट हुईं। भावार्थ - मर्दानी बोलीके बदले जनानी बोली से उत्तर मिला ।।१४॥

भहो विधायिनः किन्न महोदय करेण ते । विकासमैति मेऽतीव पश्चिन्याः कुचकोरकः ॥१५॥

महोदय, सूर्य जैसे तेजस्वी और लोकोपकार करने वाले तुम्हारे करके स्पर्शसे मुक्त कमिलनीका कुच-कोरक ग्रतीव विकासको प्राप्त हो रहा है। भावार्थ – वैसे तो मैं बहुत सन्तप्त थी, पर ग्रब तुम्हारे हाथका स्पर्श होनेसे मेरा वक्ष:स्थल शान्तिका मनुभव कर रहा है।।१५॥

सा रोमाञ्चनतस्त्वं भो मारो भवितुमहीस । जगत्यश्नित्रहं मान्या लतिका तरुणायते ॥१६॥

हे पुरुषोत्तम, ग्राप इस जगत्में सधन छायादार वृक्षके समान तरुणावस्थाको प्राप्त हो रहे हैं श्रीर मैं ग्रापके द्वारा सम्मान्य (स्वीकार करने योग्य) नवीन लताके समान ग्राथ्य पानेके योग्य हूं। हे महाभाग, श्रापके कर-स्पर्शसे रोमाझको प्राप्त हुई मैं रितिके तुल्य हूँ। ग्रतः ग्राप सारभूत कामदेव होनेके योग्य हैं।।१६।

वरं त्वतः करं प्राप्याप्यकमस्त्वयुना इतः । कृतज्ञाऽहमतो भूमौ देवराज नुरस्मि ते ॥१७॥

हे देवराज, तुम्हारे कररूप वरको पाकर मैं भी कलको भर्यात् शान्तिको प्राप्त हो रही हूं भ्रव मुभे कष्ट कहांसे हो सकता है ? भूमि पर इन्द्रतुल्य हे ऐश्वयंशालिन्, मैं इत कृपाके लिए भ्रापकी बहुत कृतज्ञ हूँ। (ऐसा कहकर उसने मुद्रशंतका हाथ पकड़ लिया।।१७॥

इत्येवं वचता जातस्तमसेवावृतो विधुः । वैवर्ण्येनान्विततनुः किञ्चत्कालं सुदर्शनः ॥१८॥

कृपिलाके मुखसे निकले हुए इस प्रकारके वचन सुनकर सुदर्शन कुछ कालके लिए किंकत्तं व्यविमुद्ध हो गया और उसका सारा शरीर विरूपताको प्राप्त हो गया, जैसे कि राहुसे प्रसित चन्द्रमा हतप्रभ हो जाता है।।१८।।

हे सुबुद्धे न नाऽहं तु करत्राणां विनामवाक् । त्वदादेशविधि कर्तुं कातरोऽस्मीति वस्तुतः ॥१६॥

कुछ देरमें स्वस्थ होकर सुदर्शनने कहा - हे सुवृद्धिशालोनि, मैं पुरुष नहीं हूं, किन्तु पुरुषार्थ-हीन (नपुंसक) हूं। सो स्त्रियोंके लिए किसी भी कामका नहीं हूं। इसलिए वास्तवमें तुम्हारो भाजाका पालन करनेमें ग्रसमर्थ हूं॥१६॥

एवं सुमन्त्रवचता श्रुवि भोगवत्या दर्पोऽवसर्वसम्मातिस्वदनन्यगत्या। हस्तं व्ययुक्चदति मन्दतयाऽपि मत्या यद्वीद्याद्रहुसुदर्शनपुरायतत्याः ॥२०॥

सुदर्शन सैठके इस प्रकारके सुमंत्ररूप वचनसे संसारमें विषयरूप विषय सोगों (सर्पों) को ही भला माननेवाली उस भागवती कपिलारूपणी सर्पिणीका विषरूप दर्प एक दम दूर हो गया ग्रीर अन्य कोई उपाय न देखकर मन्दमतिने सुदर्शनका हाथ छोड़ दिया। अथवा यह कहना चाहिए कि सुदर्शनकी पुण्य-परम्पराके उदयसे कपिलाने उसका हाथ छोड़ दिया। (ग्रीर सुदर्शन तत्काल अपने घरको चल दिया)।।२०।।

श्रीमान् श्रेष्ठिचतुर्भुजः स सुषुवे भूरामलेत्याह्वयं वाणोभूषणवर्णिनं घृतवरी देवी च यं धाचयम् । तेन प्रोक्तसुद्र्शनोद्य इयान् सर्गो गतः पञ्चमो विप्राएथा कृतवञ्चनाविजयवाक् श्रीश्रेष्ठिनः सत्तमः ॥

इस प्रकार श्रोमान् सेठ चतुर्भुंजजी श्रौर घृतवरीदेवीसे उत्पन्न हुर्, बालब्रह्मचारो पं० भूरामल वर्तमान मुनि ज्ञानसागर-विरचित इस सुदशंनोदय काव्यमें कपिला ब्राह्मणीके द्वारा किये गये छलकपटका वर्णन करनेवाला पांचवां सर्ग समाप्त हुन्ना।



# अथ षष्ठः सर्गः

## सारङ्गनामरागः-

स वसन्त आगतो हे सन्तः, स वसन्तः ॥स्यायी॥
परपुष्टा विप्रवराः सन्तः सन्ति सपदि सक्त गुदन्तः ॥१॥
लताजातिरुपयाति प्रसरं कौतुकसान्मधुरवरं तत् ॥२॥
लसति सुमनसामेष समृहः किग्रुत न सखि विस्फुरदन्तः ॥३॥
भूरानन्दम्यीयं सकला प्रचरति शान्तेः प्रभवं तत् ॥४॥

हे सज्जनो, ग्राज वह वसन्त ऋतु ग्रागई है, जो कि सव जीवोंका मन मोहित करती है, इस समय वि मर्थात् विहगों (पंक्षियों) में प्रवर (सर्वश्लेष्ठ) पर-पुष्ट (काकसे पोषित) कोकिल पक्षी मपनी 'कुहू-कुहू' इस प्रकारको उत्तम बोलोको बोलते हुए जैसे सबं ग्रोर दृष्टिगोचर हो रहे हैं, उसी प्रकार पर-पुष्ट (क्षत्रियादि द्वारा दिये गये दानसे पुष्ट होनेवाले) विप्र-वर (श्लेष्ठ माह्मण्) भी चारों ग्रोर उत्तम वेद-सूक्त गायन करते हुए दिखाई दे रहे हैं। ग्राज कुन्द, चम्पा, चमेली ग्रादि अनेक जातिको लताएँ सुन्दर मधुर पुष्पोंको धारण कर सबं भ्रोर फैलती हुई जैसे वसन्त-उत्सव मना रही हैं, वैसे ही मनुष्योंको भनेक जातियां भी ग्रानी-ग्रपनो उन्नतिके मधुर कौतुकसे परिपूर्ण होकर सर्व भ्रोर प्रसारको प्राप्त हो रही हैं। आज जैसे भीतरसे विकसित सुमनों (पुष्पों) का समूह चारों थ्रोर दिख रहा है, वैसे हो धन्तरंगमें सबका भला चाहनेवाले सुमनसों (उत्तम मनवाले पुरुषों) का समुदाय भी सर्व थ्रोर हे मित्र, वया दिखाई नहीं दे रहा है ? अपितु दिखाई दे ही रहा है। आज शान्तिके देनेवाले श्रिहंसामय धर्मका प्रचार करती हुई यह समस्त वसुधा ग्रानन्दमयी हो रही है।।१-४।।

NE

स वसन्तः स्वीक्रियतां सन्तः सवसन्तः ॥स्यायी॥
सहजा स्फुरति यतः सुमनस्ता जड़तायाश्च भवत्यन्तः ॥१॥
वसनेभ्यश्च तिलाञ्जलिमुक्त्वाऽऽह्वयति तु दैगम्बर्यन्तत् ॥२॥
सहकारतरोः सहसा गन्धः प्रसरति किन्नहि जगदन्तः ॥३॥
परमारामे पिकरविश्रया भूरानन्दस्य भवन्तः ॥४॥

हे सज्जनो, इस ग्राये हुए वसन्तका स्वागत करो, जिसमें कि जाड़ेके समान जड़ता (मूर्खंता) का ग्रन्त हो जाता है और सुमनों (पुष्पों) की सुमनस्ता (विकास-वृत्ति) के समान उत्तम हृदयवाले पुष्पोंके सहृदयता सहजमें ही प्रकट होती है। इस ऋतुमें शीत न रहनेसे शरोर पर पहिने हुए वस्त्रोंको तिलाझिल देकर लोग दिगम्बरताका ग्राह्मानन करते हैं। इस समय जैसे सहकार (ग्राम्त्र) वृक्षकी मञ्जुल मौलि-सुगन्धि सर्व शोर फैन रही है, उसी प्रकार सारे जगत्के भीतर सहकारिता (सहयोग) की भावना भी क्या नहीं फैल रही है ? ग्रंथांत ग्राज सब लोग

परस्पर सहयोग करनेका विचार करने लगे हैं। आज जैसे उत्तम उद्यानोंमें कोकिलोंकी क्रकसे समस्त भूमण्डल आनन्दमय हो रहा है, उसी प्रकार आप लोग भी इस वसन्तकालमें परम आत्मारामकी अनुभूति-द्वारा आनन्दके भाजन बनो ॥१-४॥

ब्रहो विद्यालता सञ्जनैः सम्मता ॥स्थायो॥ कौतुकपरिपूर्णतया याऽसौ पट्पदमतगुङ्जानिमता ॥१॥ चतुर्दशात्मतया विस्तरिशी यस्यां मृदुतमपञ्चवता ॥२॥ समुद्दितनेत्रवतीति प्रभवति गुरुपादपसद्भावधृता ॥२॥ भृराख्याता फलवत्ताया विलसति सद्धिनयाभिसृता ॥४॥

श्रहो, यह परम हर्षकी बात है कि विद्वानोंने विद्याको लताके समान स्वीकार किया है। जैसे लता भनेक कौतुकों (पुष्पों) से परिपूर्ण रहती है, उसी प्रकार विद्या भी अनेक प्रकारके कौतूहलोंसे भरी होती है। जैसे लता षट्पदों (भ्रमरों) से गुञ्जायमान रहती है, उसी प्रकार यह विद्या भी षड्दर्शन-रूप मत-मतान्तरोंसे गुञ्जित रहती है। जैसे लता चारों दिशाओं में विस्तारको प्राप्त होती है भर्यात् सर्व भीर फैलती है, उसी प्रकार यह विद्या भी चौदह भेदरूपसे विस्तारको प्राप्त है। जैसे लता भत्यन्त मृदुल पह्नवोंको धारण करती है, उसी प्रकार यह विद्या भी अत्यन्त कोमल सरस पदोंको धारण करती है। जैसे लता एक समूहको प्राप्त नेत्र (जड़) वालो होती है और किसी गुरु (विशाल) पादप (वृक्ष) की सद्भावनाको पाकर उससे

लिपटी रहती है, उसी प्रकार विद्या भी प्रमुदित नेत्रवाले पुरुषों से ही पढ़ी जाती है भीर गुरु-चरणोंके प्रसादसे प्राप्त होती है। जैसे लता उत्तम फलवालो होती है, उसी प्रकार विद्या भी उत्तम मनोवांछित फलोंको देती है। तथा जैसे लता उत्तम पक्षियोंसे सेवित रहती है, उसो प्रकार यह विद्या भो उत्तम विनयशाली शिष्योंसे सेवित रहती है।।१-४।।

#### T

श्रुतारामे तु तारा मेऽप्यतितरा मेतु सप्रीति ।।स्थायी॥
मृदुलपरिणामभृच्छायस्तरुस्तस्वार्थनामा यः ।
समन्तादाप्तशाखाय प्रस्तुताऽस्मै सदा स्फीतिः ॥स्थायी॥१॥
ळाळततमपञ्चवप्राया विचाराधीनसत्काया ।
अतुलकौतुकवती वा या वृत्तिरिकळङ्कसद्धीतिः ॥स्थायी॥२॥
समनसामाश्रयातिशयस्तम्बको जैनसेनेन यः ।
दिगन्तज्याप्तकीतिमयः प्रथितपट्चरणसङ्गीतिः ॥स्थायी॥३॥
शिवायन इत्यतः ख्याता चरणपानामहो माता ।
समन्ताद्वद्रविख्याता श्रियो भ्राप्तपथरीतिः ॥स्थायी॥४॥

उस शास्त्ररूप उद्यानमें सदा प्रेम-पूर्वक मेरी हिन्ट संलग्त रहे, जिस उद्यानमें तत्त्वार्थसूत्र जैसे नामवाले उत्तम वृक्ष विद्यमान हैं, जिसकी मृदुल सुख-कारी छाया है ग्रीर जिसकी अनेकों आखाएं चारों ग्रीर फंल रही हैं, उसके श्रधिगमके लिए मेरा मन सदा उत्सुक रहता है। जिस तत्त्वार्थसूत्र पर श्रत्यन्त लिल पद-वाली श्रीपुज्यपादस्वामि-रचित सर्वार्थसिद्धि-करी वृत्ति है श्रोर जिसे ग्रत्यन्त मनन-विचार पूर्वक ग्रात्मसात करके ग्रत्ल कीत्क (चमत्कार) वाली महावृत्ति (राजवातिक) श्रीग्रकल द्भुदेवने रची है जो कि निर्दोष बुद्धिवाले विद्वानोंके द्वारा ही श्रध्ययन करनेके योग्य है। जैसे एक महान् वृक्ष अनेकों पूष्पमयी लताओं और पक्षियोंसे व्याप्त रहता है, उसी प्रकार यह महाशास्त्र भी अनेकों टीकाओं भीर श्रध्ययनकत्तांश्रोंसे व्याप्त रहता है। जिस श्रत-उद्यानमें श्रीजिनसेन।चार्यसे रचित महापूराएारूप महापादप भी विद्यमान है, जोकि दिगन्त व्याप्त कीत्तिमय है। उत्तम सुमनोंके गुच्छोंका ग्राश्रयभूत है, विद्वज्जनरूप भ्रमरोंसे सेवित है भीर ग्रसि, मिष ग्रादि षट कमं करनेवाले गृहस्थोंका जिसमें आचार विचार विस्तारसे वर्णित है। उस श्रुतस्कन्धरूप उद्यानमें सर्वज्ञ-प्रतिपादित, सर्वकल्या एकारी शिव-मार्गकी समन्तभद्र। चार्य-प्रशोत सुक्तियां विद्यमान हैं ग्रीर शिवायन-ग्राचार्य-रचित संयम-धारियों के लिए भगवती माताके समान परम हितकारी भगवती आराधना शिव-मार्गको दिखा रही है, उस शास्त्ररूप उद्यानमें मेरी हिन्द सदा संलग्न रहे ।।१-४।।



रामाजन इवाऽऽरामः सालसङ्गममाद्धत् । प्रीतयेऽभृच लोकानां दीर्घनेत्रभृताञ्जनः ॥१॥

उस वसन्त ऋतुमें उद्यान स्त्रीजनोंके समान लोगोंकी प्रीतिके लिए ही रहा था। जैसे स्त्रियां ग्रालस-युक्त हो मन्द-गमन करती हैं, उसी प्रकार वह उद्यान भी सालजातिके वृक्षोंके संगम को धारण कर रहा था। ग्रीर जंसे स्त्रियां ग्रपने विशाल नयनों में ग्रजन (काजल) लगाती हैं, उसी प्रकार लम्बो जड़ोंबाले ग्रंजन जातिके वृक्षोंको वह उद्यान धारण कर रहा था।। १।।

## स्वयं कौतुकितस्वान्तं कान्तमामेनिरेऽङ्गनाः । पुत्रागीचितसंख्यानं मदनोदारचेष्टितम् ॥२॥

उस उद्यानको स्त्रियोंने भी अपने कान्त (पति) के समान समभा। जैसे पति स्वयं कौतुक-युक्त चित्तवाला होता है, बैसे ही बह उद्यान भी नाना प्रकारके कौतुकों (पुष्पों) से व्याप्त था। जैसे पति एक श्रृष्ठ पुष्ठपके संस्थान (ग्राकार-प्रकार) को धारण करता है, वैसे ही वह उद्यान भी पुत्राग (नागकेशर) जातिके उत्तम वृक्षोंके संस्थानसे युक्त था। तथा जैसे पति मदन (काम) को उदार चेष्टाओंको करता है, उसी प्रकार वह उद्यान भी मदन जातिके मैन फल आम आदि जातियोंके वृक्षोंकी उदार चेष्टाओंसे संयुक्त था।।।।

भावार्थं - इस प्रकार वसन्त ऋतुमें नगरके उद्यानोंने स्त्री ग्रीर पुरुष दोनोंको हो आकषित किया ग्रीर सभी नगर-निवासी स्त्री-पुरुष वन-विहार करनेके लिए उद्यानमें पहुंचे।

कान्तारसिंद्वहारेऽस्मिन् समुदीच्य मनोरमाम् । स्तनत्वयान्वितामत्र कपिलाऽऽहावनीश्वरीम् ॥३॥ केयं केतः न्विताऽनेन मौक्तिकेनेव शक्तिका । जगिद्वमूवगोनाऽस्ति स्वरूपात्युततां गता ॥४॥ (पुग्मक्) उस वन-विहारके समय पुत्रके साथ जाती हुई मनोरमाको देखकर किपलाने राजा धरणीभूषण्यकी राजी धभयमतीसे पूछा - हे महारानी, अपने सौन्दर्यशाली स्वरूपसे पवित्रताको प्राप्त यह स्त्रों कौन है भीर जगत्को विभूषित करनेवाले मातोसे जैसे सीप शोभित होती है, उसी प्रकार यह किसके जगिंद्वभूषण पुत्रसे संयुक्त होकर शोभित हो रही है।।३-४।।

ऋस्ति सुद्रश्नितरुगाऽभ्यृहेयं सुखलताऽयमथ च पुनः । कौतुकभूमिरसुष्या नयनानन्दाय विलसतु नः ॥४॥

रानीने कहा — दर्शनीय उत्तम वृक्षसे आर्णिगत सुन्दर लताके समान यह नवयुवक राज - सेठ सुदर्शनसे विवाहित सुखदायिनी सौभायवती मनोरमा सेठानी है और यह कौतुक (हर्ष) का उत्पादक उसका पुत्र हैं जो कि हम लोगोंके नयनों के लिए भी आनन्द-दायक हो रहा है। १९।

प्रत्युक्तया शनेरास्यं सनैराश्यमुदीरितम् । नपुंसकस्वभावस्य स्वभाव्यश्यमियं तु किम् ॥६॥

इस प्रकार रानीके द्वारा कहे जाने पर उस कपिलाने निराज्ञा-पूर्वक घीमे स्वरसे कहा – क्या नपुंसक स्वभाववाले उस सुदर्शनका यह लड़का होना संभव है ॥६॥

निशम्येत्यगदद्राज्ञी सगदेव हि भाषसे । सम्रुक्तचे किमेतावत् सम्रुक्तान्तेहशोहि न ॥०॥ किपलाके ऐसे वचन सुनकर रानी बोली – हे समुन्मत्ते, (पगली,) तू रोगिस्मी-सो यह क्या कह रही है ? क्या तेरी हिंडि में वह सुदर्शन पुरुष (पुरुषार्थ-युक्त) नहीं हैं।।७।।

श्रुतमश्रुतपूर्वमिदं तु कृतः कविले त्वया स वैक्रैव्ययुतः । पुरुषोत्तमस्य हि न मानवता केतानुनीयतां मानवता ॥=॥

हे किपले, वह मुदर्शन सेठ नपुँसक है, यह अश्वतपूर्व बात तूने कहांसे सुनी ? उन जैसे उत्तम पुरुषके पौरुषता कौन मनस्वी पुरुष नहीं मानेगा ? अर्थात् कोई भो उन्हें नपुँसक नहीं मान सकता ॥=॥

इत्यतः प्रत्युवाचापि विप्राणी प्राणितार्थिनी । भवत्यस्ति महाराज्ञी यत्किश्चिद्वक्तुमहीत ॥६॥ हेऽवनीश्वरि सम्बच्मि सम्बच्मीति न नेति सः । सम्प्रार्थितः स्वयं प्राह मयैकाकी किलैकदा ॥१०॥ (युग्मस्)

यह सुनकर वह किपला ब्राह्मणी बोली — श्राप महारानी हैं, श्रतः श्राप जो कुछ भी कह सकती हैं। किन्तु मैं भी तो विचार-शीला हूँ। हे पृथ्वीश्विर, मैं जो कह रही हूँ, वह एक दम सत्य है। मैंने एक वार एकान्तमें उससे श्रकेले ही काम-सेवनकी प्रार्थना की थी, तब उसने स्वयं ही कहा था कि मैं 'पुरुष' नहीं हूं। श्रथित नपुंसक हूं, श्रतः तेरी प्रार्थना स्वोकार करनेमें श्रसमर्थ हूं।।६-१०।।

राज्ञी प्राह किलाभागिन्यसि त्वं तु नगेष्वसौ । पुत्राग एव भी सुग्धे दुग्वेषु सुवि गत्र्यवत् ॥११॥

कपिलाकी बात सुनकर रानी बोली, कपिले, तूतों सभागिनी है। अरे वह सुदर्शन तो सब पुरुषों में श्रेष्ठ पुरुष है, जैसे कि सब बुक्षों में पुत्राग का बुक्ष सर्व श्रेष्ठ होता है और दुग्धों में गायका दूध सर्वोत्तम होता है ॥११॥

सहो सुशाखिना तेन कापि मञ्जुलताऽञ्चिता । सुनि वर्णाधिकत्वेन कपिले त्वञ्च वञ्चिता ॥१२॥

ग्ररी किपले, उस उत्तम भुजाधोंके धारक सुदर्शनने उच्च वर्णकी होनेसे तृभी ठग लिया है, जैसे कि उत्तम शालाधोंवाला कोई सुन्दर वृक्ष किसो सुन्दर लताको ढ़क लेता है ॥१२॥

त्रसा हसेन तत्रापि साहसेन तदाऽनदत् । विप्राणी प्राणिताप्त्वा को न मुद्यति भृतले ॥१३॥

रानो की बात सुनकर लिजित हुई भी वह ब्राह्मणो फिर भी साहस करके शृब्दतापूर्वक बोली – इसमें क्या बात है ? संसारमें ऐसा कौन है जो कि भूलता न हो ॥१३॥

आस्तां महिषये देवि श्रीमतीति भवत्यपि । सुदर्शनभुजाशिष्टा यदा किल धरावले ॥१४॥

किन्तु देवोजी, मेरे विषयमें तो रहने देवें, आप तो श्रीमती हैं, आपका श्रीमतीपना भी मैं तभी सार्थक समभूंगी, जबिक आप भूतल पर अपने सौन्दर्यमें प्रसिद्ध इस सुदर्शनकी भुजाओंसे आर्लिंगित हो सर्के ।।१४॥

मधुरेण समं तेन सङ्गमात्कोतुकं न चेत् । युवत्या योवनारामः फलवत्तां कृतो व्रजेत् ॥१५॥

वसन्तके समान मधुर उस महाभागके साथ संगमसे जिसे धानन्द प्राप्त न हो, उस युवती स्त्रीका यौवनरूप उद्यान सफलता को कैसे प्रात कर सकता है ? ग्रर्थात् जैसे वसन्तके समागम-विना वाग-वगीचे फल-फूल नहीं सकते, उसी प्रकार सुदर्शनके समागम के विना नवयुवतोका यौवन भी सफल नहीं समभना चाहिए।।१५॥

एवं रसनया राज्यारिचत्ते रसनया तया । सुद्र्भनान्ययायाङ्का स्थापिता कपिलारूयया ॥१६॥

इस प्रकारकी रस-भरी वाग्गीमे उस कपिला ब्राह्मग्गीने रानीके चित्तमें सुदर्शनके साथ समागम करनेकी इच्छा ग्रच्छी तरहसे ग्रंकित कर दी ॥१६॥

विश्वं सुदर्शनमयं विवभूव तस्या
रूच्या न जातु तमृते सकला समस्या।
सत्पुष्पतल्पमपि विह्निक्षणोपजल्पं
यन्मोदकञ्च सुवि सोदकपुत्रकल्पम् ॥१०॥
इसके पश्चात् उस रानीको यह सारा विश्व ही सुदर्शनमय दिलाई देने लगा, उसके विना सब कोई भी वस्तु उसे

हिचकर नहीं लगती थी, उत्तम-उत्तम कोमल पुष्पोंसे सजी सेज भी उसे अग्निकराोंसे व्याप्तसी प्रतीत होती थी और मिष्ट मोदक तथा शीतल जल भी विषके समान लगने लगे ॥१७॥॥

निर्वारिमीनमित्रिमिङ्गितमभ्युपेता
प्रालेयकल्पष्टतवीरुधिवाल्पचेताः ।
चन्द्रे विनेव श्रुवि कैरविणी तथेतः
पृष्ठा समाह निजचेटिकयेत्थमेतत् ॥१=॥

जलके विना तड़फड़ाती हुई मछलीके समान व्याकुलित चित्तवाली, तुषार-पातसे मुरभायी हुई लताके समान श्रवसन्न (जून्य) देहवाली ग्रौर चन्द्रमाके विना कमलिनीके समान म्लान मुखवाली रानीको देखकर उसकी दासीने रानीसे पूछा-स्वामिनी जी, व्या कष्ट है ? रानी बोली..... ।।१८।।

उद्यानपानजं वृत्तं किन्न स्मरित पण्डिते । अहन्तु सस्मरा तस्मिन् विषये स्कीतिमण्डिते ॥१६॥

हे पण्डित, वत-विहारको जाते समय किपलाके साथ जो बातचीत हुई थी, वह तुभे क्या याद नहीं है? मैं तो उसी स्नानन्द-मण्डित रोचक विषयको तभीसे याद कर रही हूं, अर्थात् सुदर्शनके स्मरगुसे मैं कामार्त हो रही हूं।।१६॥

परिडताब्व्ह किलेनस्य प्रियाऽसि त्वं प्रतापिनः । कृतः रवेतांशुकायाऽपि भूयाः देवि कुमुद्वती ॥२०॥ रानीकी बात सुनकर वह चतुर दासी बोली-हे देवि, तुम सूर्य जैसे प्रतापशाली राजाकी कमिलनी जैसी प्रिया होकरके भी श्वेत-किरणवाले चन्द्रमाके समान श्वेत वस्त्रधारी उस सुदर्शनकी कमोदिनी बनना चाहती हो ? ग्रर्थात् यह कार्य तुम्हारे लिए उसी तरह भ्रयोग्य है, जैसे कि कमिलनी का कमोदिनी बनना । तुम राजरानो होकर विश्वक्-पत्नी बनना चाहती हो, यह बहुत भ्रमुचित बात है ॥२०॥

मनोरमाधिपत्वेन ख्याताय तरुणाय ते । मनोऽरमाधिपत्वेन ख्याताय तरुणायते ॥२१॥

रानोजी, मनोरमाके पतिरूपसे प्रसिद्ध उस तहरा सुदर्शन के लिए तुम्हारा मन इतना व्यग्र हो रहा है ग्रीर उस ग्रकिश्चि-तकरको लक्ष्मीका ग्रधिपति बनानेके लिए तहराई (जवानी) धारण कर रहा है, सो यह सर्वथा ग्रयोग्य है ॥२१॥

सोमे सुदर्शने काऽऽस्था समुदासीनतामये । अमामिधानेऽन्यत्राही समुदासीनतामये ॥२२॥

यदि थोड़ी देरके लिए मान भी लिया जाय कि वह सौम्य है, सुदर्शन (देखने में सुन्दर) है, किन्तु जब ग्रानी स्त्रीके सिवाय ग्रन्य सब स्त्रियों में उदासीनतामय है, उन्हें देखना भी नहीं चाहता, जैसे कि चन्द्रमा ग्रमावस्थाकी रात्रिको ग्रोर तब ऐसे उदासीनतामयी व्यक्तिकी ग्रोर हे रानीजी, हमारा भी क्यों घ्यान जाना चाहिये ? ॥२२॥ विरम विरम भी स्वामिनि त्वं महितापि जनेन । किमिति गदसि लज्जाऽऽस्पदं किं ग्लपिताऽसि मदेन ॥२३॥

इसलिए हे स्वामिनि, ऐसे घृत्णित विचारको छोड़ो, छोड़ो। ग्राप जैसी महामान्य महारानीके मुख-द्वारा ऐसी लज्जा-स्पद बात कैसे कही जा रहो है ? क्या ग्राप मदिरा-पानसे बेहोश हो रही हैं ? ॥२३॥

निजपितरस्तु तरां सित ! रम्यः कुलवालानां किन्तु परेण ॥स्थायी॥
सकलङ्कः पृषदङ्ककः स च्रयसिंहतः सहजेन ।
कुमुद्धती सा मुद्धती भी प्रभवित न विना तेन ॥स्था.१॥
स न दृश्यः सन्तापकृद् भी द्वाद्शात्मकृत्वेन ।
किथितः पथि विदुषां पुनः खलु विकसित निल्नी तेन ॥स्था.२॥
वनविचरणतो दुःखिनी किल सीता सती न तेन ॥स्था.२॥
कि पितता वततो धृताऽपि तु लङ्कापितना तेन ॥स्थायी॥३॥
यातु सा तु सञ्जीविता भ्रवि सत्या अलमपरेण ।
भूरागस्य परेण सह सा स्वप्नेष्ट्यस्तु न तेन ॥स्थायी॥४॥

हे सित, कुलीन नारियोंके तो निज पित ही सर्वस्व होता है, उन्हें पर पुरुषसे क्या प्रयोजन है ? देखो-यह चन्द्रमा कलङ्क-सिहत है, शशकको ग्रपनी गोदमें बैठाये हुए है और स्वभावसे ही क्षय रोग-युक्त है, तो भी यह कमोदिनी उसे हो देखकर प्रमोद पाती है और उसके विना प्रमोद नहीं पाती, प्रत्युत म्लान-मुखी बनी रहती है। श्रीर देखी-यह सूर्यं, जिसे कोई देख नहीं सकता, सबको संतापित करता है श्रीर जिसे विद्वानोंने द्वादशात्मक रूपसे वर्णन किया है श्रर्थात् जो बारह प्रकारके रूपोंको धारण करता है, कभी एक रूप नहीं रहता। फिर भी कमलिनी उससे ही विकसित होती है, श्रर्थात् सूर्यसे ही प्रसन्न रहती है। श्रीर देखो-बह सीता सती बनमें रामके साथ विचरने से दु:खिनी थी, फिर भी क्या लंकापित रावणके द्वारा हरी जाने श्रीर नाना प्रकारके प्रलोभन दिये जाने पर भी श्रपने पातिव्रत्य धर्मसे पितत हुई? सती शोलवती स्त्रीका जीवन जाय तो जाय पर वह श्रपने पातिव्रत्य-धर्मसे पितत नहीं होती है। इसलिए श्रविक कहनेसे क्या, पित्रता स्त्रीको तो स्वप्नमें भी परपुक्षके साथ श्रनुराग नहीं करना चाहिए।।१-४॥



एवं प्रस्कृटबुक्तावि गुणयुक्तः वचस्ततिः । हृदये न पदं लेभे राह्याः सेत्यवद्रानुनः ॥२४॥

इस प्रकार दासोके द्वारा स्पष्टरूपमे कही गई गुण युक्त वचनोंकी मुक्तामालाने भी उस रानीके हृदयमें स्थान नहीं पाया श्रीर कामान्य हुई उसने पुनः कहना प्रारम्भ किया ॥२४॥

प्रभवति कथा परेण पथा रे युवते रते मयाऽधीतारे ॥स्थायी॥ पतिरिति परदेशं यदि याति, पतितत्वादियुतो वा भाति, कुमुमं सम्प्रति महिला लाति साञ्चेत् कमपि स्मृतिकथना रे ॥१ बाला द्रुपदभूपतेर्थापि, गदिता पञ्चभर्तका सापि, पातित्रत्यं किन तथापि, किल सत्यापि पुरातनकाले ॥२॥ जनकमुतादिकञ्चनवचस्तु जनरञ्जनकृतकेवलमस्तुः न तु पुनरेकान्ततथा वस्तुमेणाचीणां मनस्युदारे ॥३॥ भूराज्ञः किमभूदेकस्य, यदा सा प्रवरम्य नरस्य । तद्रनमहिलामपि सम्पर्य, यतनः कर्वव्योऽस्त्यधिकारे ॥४॥

ग्ररी पण्डिते, तूने मनुसमृतिको नहीं पढ़ा है ? उसमें कहा है - "यदि पति परदेश गया हो, ग्रथवा जाति-पतित हो, या नपुंसकत्व ग्रादि शारोरिक दोषसे युक्त हो ग्रीर स्त्री मासिक धम को धारण कर रही हो (ऋत्मती हो) और उसका पति समय पर उपस्थित न हो, तो वह ग्रपनो इच ग्रानुसार किसी भी पृष्प को स्वीकार कर सकती है।" इस प्रकार स्मृतिशास्त्रमें युवतीको रतिके विषयमें और ही मार्गवाली कथा मैंने पढ़ी है और सून, पूर्वकालमें द्रपदराजाकी बाला द्रौपदी पंच भतिस्वाली (महा-भारतमें) कही गई है, फिर भी क्या वह सती नहीं थी और क्या उसने पातिव्रत्यपद नहीं पाया ? हां जनक-सुना सीता ग्रादिका वृतान्त तो प्रादर्श होते हुए भी केवल जन-पन-रंजन करनेवाला है, किन्तु वह एकान्तरूपसे मृगनयनी स्त्रियोंके उदार मनमें स्थान पानेके योग्य नहीं है। अरी पण्डिते, यह पृथ्वी भी तो एक स्त्री ही है, वह क्या कभी एक ही पुरुषकी बनकर रही है ? वह भी अबल शक्तिशाली पुरुषको ही भोग्या बनकर रहती है। इसी प्रकार स्त्रीको भी देख, अर्थात् उसे भी किसी एकको ही बनकर

नहीं रहना चाहिए, किन्तु सदा बलवान् पुरुषकी भीग्या बनना चाहिए। इसलिए अब अधिक देर मत कर और अपने अधिकृत कार्यमें प्रयत्न कर ॥१-४॥

#### V

कटु मत्वेत्युद्वमत्सा रुग्गाऽतोऽमृतं च तत् । पथ्यं पुनरिदं दातुं प्रचक्रामाऽनुचारिणी ॥२५॥

काम-रोगसे ग्रसित उस रानीने दासोके द्वारा कहे गये वचन रूप ग्रमृतको भी कटुक विष मानकर उगल दिया। फिर भी श्राज्ञाकारिएगी उस दासीने यह ग्रागे कहा जानेवाला सुभाषित-रूप पथ्य प्रदान करनेके लिए प्रयत्न किया।।२४।।

### दैशिकसौराष्ट्रीयो रागः-

न हि परतल्पमेति स ना तु ॥ स्थायी ॥

किन्छ भूरागस्य भूयाद् बुधो विषदे जातु,
चिषकनर्मणि निजयशोमणिमसुलमं च जहातु ।

न हि परतल्पमेति स ना तु ॥१॥

मोजने सक्तोजिमते सुवि मो जनेश्वरि,

भातु, रुक्तरोऽपि स कुकरो न हि परो दशमपि यातु ।

न हि परतल्पमेति स ना तु ॥२॥

छन्नमित्यविपन्नसमया खलु कुकर्मकथा तु,

पायुवायुरिवायुरात्वा प्रसरमाशु च लातु ।

न हि परतल्पमेति स ना तु ॥३॥ मोदकं सगरोदकं सखि कोऽत्र निजमत्याञ्चु, दण्डभूराजादिकेम्यो द्रुतमृत प्रतिभातु । न हि परतल्पमेति स ना तु ॥४॥

रानीका आदेश सुनकर वह दासी फिर भी बोली -महारानीजो, वह महापुरुष भूल करके भी पर स्त्रोके पास नहीं जाता है। वह विद्वान् ऐसा अनुचित राग करके विपत्तिमें क्यों पड़ेगा और क्यों अति दुर्लभतासे प्राप्त अपने यशरूप मिलाको इस क्षिणिक विनोदमें खोएगा ? हे जनेश्वरि, इस भूतल पर खाकर दूसरे के द्वारा छोड़े हुए जूठे भोजनको खानेके लिए कोई कृता भले ही रुचि करे, किन्तु कोई भला मनुष्य तो उसकी ग्रोर ग्रवनी हिंद भी नहीं डालता है। वैसे ही पर-भुक्त कलत्रकी ग्रोर वह महापूरुष भी दृष्टि-पात नहीं करता है। कुकर्मी लोग विपत्तिके भयसे कुकर्मको ऋति सावधानीके साथ गुप्त रूपसे करते है, कि वह प्रकट न हो जाय । किन्तु वह कुकर्म तो समय पाकर ग्रपान-वायुके समान शीघ ही प्रसारको प्राप्त हो जाता है। इसलिए वह पुरुषोत्तम पर-नारीके पास भूल करके भी नहीं जाता है। हे सखि, इस संसारमें विष-सहित जलसे बने मोदकको कौन ऐसा पुरुष है, जो जान-बूभकर खालेवे। पर-दारा-सेवनसे मनुष्य यहीं पर राजादिसे शोध्र दण्डका पात्र होता है, फिर वह समभदार होकर कैसे राज-रानोके पास आयेगा ? स्रथति कभी नहीं आयगा। इसलिए महारानोजो, भपना यह दुविचार छोड़ो ॥१-४॥

उचितामुक्तिमप्याप्त्वा परिडताया नृपाङ्गना । तामाह पुनरप्येवं कामातुरतयार्थिनी ॥२६॥

उस विदुषी दासीकी ऐसी उचित बातको सुनकर भी रानीको प्रबोध प्राप्त नहीं हुमा श्रीर मत्यन्त कामान्य होकर काम-प्रार्थना करती हुई वह राज-रानी फिर भी उससे बोलो ॥२६॥

पिएडते कि कद्येवं गदस्येव समीत्तणात्। त्वरुक्तस्य भयोऽस्माकं प्रेत्युतोदेति चेतसि ॥२७॥

हे पण्डिते, तू ऐसी ग्रनगंल बात क्यों कहती है ? मैं तो पहलेसे ही काम-रोगसे पीड़ित हो रही हूं ग्रौर तेरे कहनेसे तो मेरे मनमें ग्रौर भी दुःख बढ़ता है, जैसेकि किसी रोगसे पीड़ित मनुष्यका दुःख नये रोगके हो जानेसे ग्रौर भी ग्रधिक बढ़ जाता है ॥२७॥

> कौमुदं तु परं तस्मिन् कलावति कलावति । सति परयामि परयाभी दुःखतो यान्ति मे चणाः ॥२८॥

नाना कलाग्रोंको घारएा करनेवाली हे कलावित, जैसे कलावान् चन्द्रमाको देखकर ही कुमुद प्रमोदको प्राप्त होता है, उसी प्रकार मैं भी उस कलावान् सुदर्शनको देखकर ही प्रमोदको प्राप्त कर सकती हूं, ग्रन्थथा नहीं। तू देख तो सही, मेरे ये एक-एक क्षरण कितने दु:खसे व्यतीत हो रहे हैं ॥२८॥ सा सुतरां सिख परय सिद्धिरनेकान्तस्य ॥स्थायी॥
वेश्याया बालक-बालिकयोध्तनुजो वेश्यावश्यः ।
तत्र भाति पितुरेव पुत्रता स्पष्टतया मनुजस्य ॥
तत्त्वतः कः किं कस्य, सिद्धिरनेकान्तस्य ॥१॥
यः क्रीणाति समर्वमितीदं विक्रीणीतेऽवश्यम् ।
विपणौ सोऽपि महर्वं पश्यन् कार्यमिदं निगमस्य ॥
सङ्गतिश्चेद् ग्राहकस्य, सुतरां सिख पश्य सिद्धिरनेकान्तस्य ॥२॥
क्विरिचेद् ग्राहकस्य, सुतरां सिख पश्य सिद्धिरनेकान्तस्य ॥२॥
क्विरिचेता प्रभवति न भवति सा क्विचिद् पि उपोषितस्य ॥
क्थिक्विता प्रभवति न भवति सा क्विचिद् पि उपोषितस्य ॥
स्वभनन्तवर्मता विलयति सर्वतोऽपि तत्त्वस्य ।
भूरास्तां खलतायास्तस्मादभिमतिरेकान्तस्य ॥॥
प्रसिद्धा न तु विवृधस्य सिद्धिरनेकान्तस्य ॥॥

है । अर्थांत् कोई भी कयन सर्वथा एकान्तरूप सत्य नहीं है । अर्थांत् कोई भी कयन सर्वथा एकान्तरूप सत्य नहीं है । अर्थेक उत्सर्ग मार्गके साथ अपवाद मार्गका भी विधान पाया जाता है । इसलिए दोनों मार्गोंसे ही अनेकान्तरूप तत्वकी सिद्धि होती है। देख – एक वेश्यासे उत्पन्न हुए पुत्र-पुत्री कालान्तरमें स्त्री-पुष्प बन गये । पुनः उनसे उत्पन्न हुम्रा पुत्र उसी वेश्याके वशमें हो गया अर्थात् अपने बापकी मांसे रमने लगा । इस अठारह नातेकी कथामें पिताके ही पुत्रपना स्पष्ट रूपसे हिष्ट-

गोचर हो रहा है। फिर किस मनुष्यका किसके साथ तत्त्रकृपसे सच्वा सम्बन्ध माना जाय ! इसलिए मैं कहती हूं कि श्रनेकान्त की सिद्धि अपने आप प्रकट है। बाजारमें जब वस्तु सस्ती मिलती है, व्यापारी उसे खरीद लेता है, श्रीर जब वह मंहगी हो जाती है, तब ग्राहकके मिलने पर उसे ग्रवश्य बेच देता है, यही व्यापारीका कार्य है। इसलिए एक नियम पर बैठकर नहीं रहा जाता । सखि, अनेकान्तकी सिद्धि तो सुतरां सिद्ध है । और देख-जीर्ग ज्वरवाले पुरुषकी दूधमें, अतिसारवाले पुरुषकी दहीमें और रोग-रहित भूखे मनुष्यकी दोनोंमें रुचिका होना उचित ही है। किन्तु उपवास करनेवाले पुरुष की उन दोनोंमें से किसी भी पर रुचि उचित नहीं मानी जा सकती। इसलिए मैं कहती हूं कि सबि, एकान्तसे वस्तुतत्त्वकां सिद्धि नहीं होतो, किन्तु अनेकान्तसे ही होती है। इस प्रकार प्रत्येक तत्त्वकी अनन्तधर्मता प्रमागारे भनी भांति सिद्ध होकर विलसित हो रही है। इसलिए ए को मानना तो मूर्खताका स्थान है। विद्वज्जनको ऐसी हुन ज वादिता स्वीकार करनेके योग्य नहीं है। किन्तु अनेकान्तरांदिका को ही स्वीकार करना चाहिए, क्योंकि अनेकान्तवादको सिद्धि प्रमाग्गसे प्रसिद्ध है ॥१-४॥

स्वामिन आज्ञाऽभ्युद्धतये तु सेवकस्य चेष्टा सुखहेतुः । धिर्विद्धातु इत्यचिन्तयच्वेटी सा तु ॥२६॥

रानीकी ऐसी तर्क पूर्ण बातोंको सुनकर इस दासीने विचार किया कि स्वामीकी स्राज्ञाको स्वीकार करना ही सेवककी भलाईके लिए होता है। उसका करना ही उसे सुखका कारण है। उसकी भली-बुरी ध्राज्ञाका फल तो उसे देव ही देगा। मुक्ते उसकी चिन्ता क्यों करनी चाहिए। इस प्रकार उस दासीन ध्रपने मनमें विचार किया।।२६।।

किन्तु परोपरोधकरणेन कर्त्तज्याऽध्विन किम्नु न सर्राम ॥स्यायी॥
शशकुतिसंहाकपणिविषयेऽप्यत्र किलापदेशकरणेन ।
गुरुतरकार्येऽहं विचरामि, कर्त्तज्याध्विन किम्नु न सर्गाम ॥१॥
दासस्यास्ति सदाज्ञस्यासौ स्वामिजनान्वितिरिति चरणेन ।
तद्वाञ्छाद्रति वितरामि, कर्त्तज्याध्विन किम्नु न सर्गामि ॥२॥
पुत्तलमुत्तलमित्यथ कृत्वा द्वाःस्थजनस्याप्यपहरणेन ।
कृञ्छ्रकार्यजलघेर्नु तरामि, कर्त्तज्याध्विन किम्नु न सरामि ॥३॥
पत्रभूरात्मवता वितता स्यात् पर्वणि मृत्तियोगधरणेन ।
भूरोस्ति द्रुतमेवाऽऽनेष्यामि, कर्त्तज्याध्विन किम्नु न सरामि ॥४॥
सिङ्गा

मुक्ते दूसरेको रोकनेसे क्या प्रयोजन है ? मैं अपने कर्त्तव्य के मार्ग पर क्यों न चलूं, ये रानी हैं और मैं नौकरानी हूं, मेरा उनको उपदेश देना या समक्ताना ऐसा ही है, जैसे कि कोई शशक (खरगोश) किसी सिंहको खींचकर ले जानेका विचार करे। रसलिए मुक्ते तो अपने गुरुतर कार्यमें ही विचरण करना चाहिए, प्रयात् स्वामीकी आज्ञाका पालन करना चाहिए। स्वामी लोगोंकी आज्ञाके अनुसार चलना ही सेवकका कर्त्तव्य है, इसलिए अब मैं उनकी इच्छा पूरी करनेका प्रयत्न करती हूं। यद्यपि यह कार्य समुद्रको पार करनेके समान ग्रांत कठिन है, क्योंकि राज द्वार पर सशस्त्र द्वारपाल खड़े रहते हैं। किन्तु मिट्टीका बना पुतला बताकर ग्रीर द्वार पर स्थिन जनोंको ठगकर सुदर्शनके ग्रपहरणसे मैं इस कार्यको सिद्ध कर सकती हूं। इसलिए ग्रब मुफ्ते ग्राने कर्त्तंच्य मार्गमें ही लग जाना चाहिए। ग्रष्टिमी-चतुर्दशी पर्वके दिन सुदर्शन सेठ नग्न होकर रमसान भूमिमें प्रतिमा योग धारण कर ग्रात्मध्यानमें निमग्न रहते हैं, वहांसे मैं उन्हें सहजमें ही शीव्र ले ग्रांकंगी। ऐसा विचार कर वह पण्डिता दासी ग्रपने कर्त्तंच्यको सिद्ध करनेके लिए उद्यत होगई। 1१-४॥

श्रीमान श्रेष्ठिचतुर्भुनः स सुपुवे भूरामलेत्याह्वयं वःणीभृषणविणनं घृतवरी देवी च यं धीचयम् । तेन प्रोक्तसुदर्शनस्य चरितेऽसौ श्रीमतां सम्मतः राज्ञीचेर्तास मनमथप्रकथकः पृष्ठोऽपि सर्गो गतः ॥

इस प्रकार श्रोमान् सेठ चतुर्भूजजी श्रीर घृतवरीदेवीसे उत्पन्न हुए, वार्णीभूषरा, बालब्रह्मचारी पं० भूरामल वर्तमान मुनि ज्ञानसागर-विरचित-इस सुदर्शनोदय काव्यमें रानी श्रभय-मतीके चित्तमें कामविकार-जनित दशाका वर्गन करनेवाला छठा सर्ग समाप्त हुश्रा।



# श्रथ सप्तमः सर्गः

बस्त्रेणाऽऽच्छाद्य निर्माप्य पुत्तलं निश्चि पविडता । अन्तःपुरप्रवेशायोद्यताऽभृत्स्वार्थसिद्धये ॥१॥

ग्रब उस पण्डिता दासीने ग्रपना स्वार्थ सिद्ध करनेके लिए मिट्टीका एक मनुष्याकार वाला पुतला बनवाया और उसे वस्त्रसे ग्रच्छी तरह ढककर रातमें उसको ग्रपनी पीठ पर लादकर ग्रन्त:पुरमें प्रवेश करनेके लिए उद्यत हुई ॥ १॥

प्रार्थयन्तीं प्रवेशाय प्रतीहारो जगाद ताम् । निषेधयन् स निम्नोक्तं स्वकर्तव्यपरायणः ॥२॥

म्रन्तःपुरमें जानेकी म्राज्ञा देनेके लिए प्रार्थना करनेवाली उस दासीसे म्रपने कर्त्तव्य-पालनमें तत्पर द्वारपालने निषेध करते हुए इस प्रकार कहा ॥२॥

कि प्रजन्पसि भी भद्र द्वाःस्थोऽहं यत्र तत्र तु । प्रवेष्टुं नेव शक्नोति चटिका त्वन्तु चेटिका ॥३॥

हे भद्रे, तू क्या कह रही है ? जहां पर मैं द्वारपाल हूं, वहां पर भीतर जानेके लिए चिड़िया भी समर्थ नहीं है, फिर तू जो चेटी (दासी) है ॥३॥ उपतिष्ठामि द्वारि पश्य, श्रहो किष्ठ नास्ति द्या तव शस्य ॥स्था०
पुत्तलकेन ममात्मनो ह। हितर्विरूपपरस्य ।
श्रनुभृता शतशो मयाऽहो दशा परिश्रमणस्य ॥श्रहो किष्ठ०१॥
श्रभयमती सा श्रीमती हा सङ्कटमिता नमस्य ।
पारणमस्याः किं भवेत्तामाराधनाष्ठदस्य ॥श्रहो किष्ठ०॥२॥
उपदेशविधानं यतोऽदः प्रतीचते गुणशस्य ।
राज्ञीहाऽहं द्वारि खलु तामीहे गामधिपस्य ॥श्रहो किष्ठ०॥३॥
भूरास्तानिह जातुचिद्हो सुन्दल न विलम्बस्य ।
श्रादेशं कुरुतानमहन् मो सुखप्रवेशनकस्य ॥श्रहो किष्ठ० ॥४॥

द्वारपालकी बात सुनकर उस दासीने फिर कहना प्रारम्भ किया—हे प्रशंसनीय द्वारपाल, मैं द्वार पर कबसे खड़ी हुई हूं। बहुत दूरसे लाये हुए इस पुतलेके भारसे मेरो ग्रात्माका बुरा हाल हो रहा है, मैं बोक्ससे मरी जा रही हूं, तब भी हे भले मानुष, तुभे क्या दया नहीं ग्रारही है? ग्ररे द्वारपाल, इस पुतलेके पोछे घूमते-घूमते मैंने सैकड़ों कष्टमयी दशाएं भौगी हैं, सो ग्रब दया कर ग्रीर मुभे भीतर जाने दे। हे ग्रादरणीय द्वारपाल, देख—ग्राज महारानीका उपवास है, वे इस पुतलेकी पूजा-ग्राराधना किये विना पारणा कैसे कर सकेंगी? ग्रीर जब वे पारणा नहीं कर सकेंगी, तो फिर श्रीमती ग्रभयमती रानीजी महान् संकटको प्राप्त होगीं। इसका मुभे महा दु:ख है, सो मुभे भीतर जाने दे। रानीजी वत-दाताके उपदेशानुसार इस पुतलेकी पूजा करने के लिए उधर प्रतीक्षा कर रही हैं ग्रीर

इधर मैं द्वार पर खड़ी हुई द्वारके स्वामीसे आजा मांग रही हूं। आप जाने नहीं देते । सो हे प्रशंसनीय गुएगवाले द्वारपाल, तू ही बता, अब क्या किया जाय ? हे सुन्दर द्वारपाल, अब अधिक विलम्ब मत कर, और हे महानुभाव, मुक्ते सुखसे अन्त पुरमें जाने के लिए आजा दे ॥१-४॥

साहसेन सहसा प्रविशन्त्यास्तत्तनोर्नियमनान्निपतन्त्याः ! पुत्तलं स्फुटितभावमवापाऽतो ददाविति तु सा बहुशापान् ॥४॥

इस प्रकार बहुत प्रार्थना करनेपर भी जब द्वारपालने उसे भीतर नहीं जाने दिया, तब वह दासी साहसपूर्वक भीतर प्रवेश करने लगी। द्वारपालने उसे रोका। रोकने पर भी जब वह नहीं रुकी, तो उसने दासीको धक्का देकर बाहिर की ग्रोर ज्यों ही किया, त्यों ही दासीकी पीठ पर से पुतला पृथ्वीपर गिर कर फूट गया। दासी फूट-फूटकर रोने लगी ग्रौर द्वारपालको नाना प्रकार की शापें देने लगी।।४।।

भरे राम रेऽहं हता निर्निमित्तं हता चापि राझोह तावत्कचित्तम्। निषेयं मया किं विषेयं करोत्त सा साम्प्रतं चाखवे यद्वदौतुः॥

ग्ररे राम रे, मैं तो विना कारण मारी गई, ग्रौर महा-रानीजी भी ग्रब विना पारणाके मरेंगीं ? ग्रब मैं क्या करू, मनमें कैसे घीरज घरूं ? ग्रब तो महारानीजी मुक्त पर ऐसे दूट कर गिरेंगीं, जैसे भूखी बिल्ली चूहे पर दूट कर गिरती है ॥४॥

कुतः स्यात्पारणा तस्याः पुत्तलवतसंयुजः । शङ्क् यन्ते किलास्माकं चित्ते तावदम् रुजः ॥६॥ 'पुत्तलव्रतको धारण करनेवालो महारानीजीकी पारणा पुतलेके विना कैसे होगी ?' यह बात मेरे चित्तमें शूलकी भांति चुभ रही है। मुभे जरा भी चैन नहीं है, हाय मैं क्या करूं।।६।।

सोऽप्येवं वचनेन कम्पम्रपयन् प्राहेति हे पण्डिते; चन्तव्योऽस्मि त्वोचितोचित्विधौ सद्भावनामण्डिते । योग्यत्वाज्ञतयैव विध्नकरणो जातोऽन्यदा सम्बदा-म्येतादकरणैष्ट णैकविषयो नाहं भवेयं कदा ॥७॥

दासीके इस प्रकार विलापमय वचन सुनकर भयसे कांपता हुआ द्वारपाल बोला—है पण्डित, हे सद्भावमण्डित मैं दास क्षन्तव्य हूँ, मुभे क्षमा करो, तेरे उचित कर्त्तव्य करनेमें यथार्थ बातकी अजानकारीसे ही मैं विद्य करनेवाला बना। अब मैं प्रतिज्ञा करता हूं कि आगे कभी भी मैं ऐसा निन्ध कार्य नहीं करूंगा, अबकी वार हे सहृदय दयालु बहिन, मुभे क्षमा कर ॥७॥

एवमुक्तप्रकारेणाऽऽयाता कृष्णचतुर्दशी। यस्यां निशि समुत्थाता प्रतिमायोगतो वशी॥=॥

इस प्रकार प्रतिदिन पुतला लाते हुए क्रमशः कृष्णपक्षकी चतुर्दशो ग्रागई, जिसकी रात्रिमें वह जितेन्द्रिय सुदर्शन सेठ प्रतिमायोगसे स्मशानमें ध्यान लगाकर ग्रवस्थित रहता था ॥द॥

> चतुर्दश्यष्टभी चापि प्रतिपत्तमिति द्वयम् । उक्तं पर्वोपवासाय समस्त्रीहाईता स्वयम् ॥६॥

प्रति मास प्रत्येक पक्षकी अष्टमी और चतुर्दशी ये दो पर्व अनादिसे उपवासके लिए माने गये है, अतएव इन दोनों पर्वीमें योग्य मनुष्यको स्वयं ही उपवास करना चाहिए ॥६॥

स्यात् पर्वत्रतधारणा गृहिणां कर्मचयकारणात् ॥स्थायी॥ उपसंहत्य च करणग्रामं कार्या स्वात्मविचारणा ॥१॥ गुरुपदयोर्मदयोगं त्यक्त्वा प्राङ् निशि यस्योद्धरणा ॥२॥ षोडशयाममितीदं यावच्छीजिननामोचारणात् ॥३॥ अतिथिसत्कृतिं कृत्वाऽप्रदिने भूरापादितपारणा ॥४॥

कमींका क्षय करनेके निमित्त गृहस्थोंको पर्वके दिन उपवास व्रतकी गुरु-चरणोंमें जाकर धारणा करना चाहिए। तदनन्तर अपनी इन्द्रियोंको विषयोंसे संकुचित कर अपने आत्मस्वरूपका विचार करे। सर्व प्रकारसे आरम्भ, श्रहंकार आदि पाप-योगको और चतुर्विध आहारको त्यागकर पर्वकी पूर्व रात्रिमें, पर्वके दिन और रातमें श्रीर अगले दिनसे मध्याह्नकाल तक सोलह पहर श्री जिनदेवके नामोच्चारणसे बिताकर पहले अतिथिका आहार दानसे सत्कार कर स्वयं पारणाको स्वीकार करे।।१-४।।

भावार्थ - इस क्लोकमें सोलह पहरवाले उत्कृष्ट प्रोषघो-पवासकी विधि बतलाई गई है। अध्टमी और चतुर्दक्षीके पूर्व सप्तमी और त्रयोदशीको एकाशन करने पश्चात् गुरुके समीप जाकर उपवासकी धारणा करनी चाहिए। उसके पश्चात् उस दिन के मध्याह्नकालसे लगाकर नवमी और पृश्णिमाके मध्याह्नकाल तक सोलह पहर धर्मध्यान पूर्वक वितावे। पीछे अतिथिको आहार करा करके स्वयं पार्स्मा करे।

घन बोरसन्तमसगात्री-यमायाता ऽरमहो किलरात्रिः ॥स्यायी॥ अस्तं गता भाष्वतः सत्ता केवलबोधनपात्री । बनवातिषु सङ्कोचदशा सा पट्चरणस्थितिहात्री-यमायाता ऽरमहो किलरात्रिः ॥१॥

हिजनमें निष्क्रियतां दृष्ट्वा किं निगदानि आत्हन्। भीषता अखतादिव खेदं जगतो दुरितख्यात्री-

यमायाताञ्चहा कलिरात्रिः ॥२॥

दिग्ध्रममिति न वेति सुमार्गं कथमपि तथा सुयात्री । किं कर्तव्यिभूदा जाता सकलापीयं धात्री-

यमायाताज्यमहो कलिरात्रिः ॥३॥

भूरास्तां चन्द्रमसस्तमसो हन्त्री शान्तिविधात्री। सकलजनानां निजवित्तस्य च लुएटाकेश्यस्त्रात्री-

यमायाताः समहो कलिरात्रिः ॥४॥

सही बड़ा आश्चर्य है कि देखते ही देखते बहुत ही शी झता से घन-घोर ग्रन्थकारको फैलानेवाली यह कलिकालरूप राति आगई, जहां पर कि आत्माको बल-दायक विद्याका प्रचार करने वाले ज्ञानी महर्षी रूप सूर्यकी सत्ता अस्तंगत हो गई है। तथा रात्रिमें जैसे कमल मुद्रित हो जाते हैं और उनपर भौरे नहीं रहते, वैसे ही आज श्रावक लोगोंकी संख्या भी बहुत कम हो गई है। जो थोड़ी बहुत है, वह भी देवपूजा मादि पट कमोंके परिपालनमें उत्साह-रहित हो रहे हैं। जैसे रात्रिमें द्विज वर्ग (पक्षी-समूह) गमन-संचारादिसे रहित होकर निष्क्रिय बना वृक्षों पर बैठा रहता है, उसी प्रकार इस कलिकप रात्रिमें दिजवर्ग (ब्राह्मण-लोग) अपनी धार्मिक कियाओं का बाचरण छोडकर निष्किय हो रहे हैं। रात्रिमें जैसे चोरी-जारी म्रादि पापोंकी बृद्धि होतो है और जगत्के खेद, भय ग्रादि बढ़ जाते हैं, वैसे ही ग्राज इस कलिरूप रात्रिमें नाना प्रकारके पापोंकी वृद्धि हो रही है भ्रीर लोग जिन नाना प्रकारके दु:लोंको उठा रहे हैं, उन्हें मैं श्राप भाइयोंसे क्या कहूँ ? रात्रिमें पथिक जैसे दिग्भ्रमको प्राप्त हो जाता है ग्रीर अपने गन्तव्य मार्गको भूल जाता है, वैसे ही माज प्रत्येक प्राणी धर्मके विषयमें दिग्मूढ़ हो रहा है, सुमार्ग पर किसो भी प्रकारसे नहीं चल रहा है ग्रीर यह सारी पृथ्वी ही किंकर्त्विय-विमूढ़ हो रही है। जैसे रात्रिमें ग्रन्थकारका नाशक भ्रीर शान्तिका विधायक चन्द्रमाका उदय होता है, वैसे ही ग्राज इस कलिकालरूपो रात्रिमें भी क्वचित् कदाचित् लोगोंके ग्रज्ञान को हरनेवाले भीर धर्मका प्रकाश करनेवाले शान्तिके विधायक शान्तिसागर जैसे आचार्यका जन्म हो जाता है, तो वे ज्ञानरूप घनके लुटेरोंसे सकल जनोंकी रक्षा करते हैं ॥१-४॥

तदा गत्वा रमशानं सा परयति स्मेति पिएडता ।

एकाकिनं यथाजातं किलाऽऽनन्देन मिएडता ॥१०॥

उस कृष्णपक्षकी ऐसी घन-घोर श्रंधेरी रात्रिमें वह पण्डिता

दासी स्मन्नान-भूमिमें गई श्रीर बहां पर यथाजात (नम्न)

रूप धारी अकेले सुदर्शनको ध्यानस्थ देखकर अस्यन्त आनन्दित हुई १०॥

नासादृष्टिरथ प्रलम्बितकरो ध्यानैकतानत्वतः श्रीदेवाद्रिवद्प्रकम्प इति योज्यचुब्वभावं गतः। पारावार इव स्थितः पुनरहो शून्ये रमशाने नया दास्याज्द्शिं सुदर्शनो सुनिरिव श्रीमान् दशा सुरक्षया।।११॥

दासीने देखा कि यह श्रीमान् मुदर्शन नासा-इष्टि रखे, दोनों हाथोंको नीचेकी ग्रोर लटकाये, सुमेरुपर्वतके समान ग्रकम्प-भावसे ग्रवस्थित, ध्यानमें निमग्न, क्षोभ-रहित समुद्रके समान गम्भीर होकर इस शून्य स्मशानमें मुनिके समान नग्न रूपसे विराजमान है, तो उसके ग्रारवर्य ग्रीर श्रानन्दकी सीमा न रही ग्रीर वह ग्रति उत्सुकतासे उन्हें देखने लगी ॥११॥

हप्ट्वाञ्वाचि महाशयासि किमिहाः गत्य स्थितः किं तया वामाङ्ग्या परिभर्तिसतः स्ववपुषः सौन्दर्यगविष्ठया । हन्ताज्ञा भ्रवि या भवद्विधनरं सन्त्यक्तवत्यस्तु सा त्वय्याः असक्तवना नरेशललना भाग्योदयेनेहशा ॥१२॥

सुदर्शनको इस प्रकार ध्यानस्थ देखकर वह दासी बोली— हे महाशय, यहां श्राकर इस प्रकारसे नंग-घडंग क्यों खड़े हैं ? श्रपने शरीरके सौन्दर्यसे गर्वको प्राप्त श्रापकी उस श्रघीं जिन्नोने क्या श्रापकी भरसेना करके घरसे बाहिर निकाल दिया है ? कोफ्, वह स्त्री महामूर्ला है, जो कि संसारमें अपूर्व सौन्दर्यके धारक ग्राप जैसे सुन्दर पुरुषको भी छोड़ देती है। किन्तु इस समय अपूर्व भाग्योदयसे यहांके राजाकी रानी आप पर आसक्त-चित्त होकर आपकी प्रतीक्षा का रही है।।१२॥

बस्या दर्शनमपि सुदुर्लभं लोकानामिति साम्प्रतं शुभम् । तव दर्शनमिति साश्मिबाञ्छति भाग्ये तदय पचेलिमे सति॥१३॥

जिस रानीका दर्शन होना भी लोगोंको अति दुलंभ है, वही रानी आज तुम्हारे भाग्यके प्रवल परिपाकसे तुम्हारे दर्शन करनेकी इच्छा कर रही है ॥१३॥

किष्ठ शर्करिले वसिस हतत्वाद् वज नृपसौधं नयामि च त्वाम्। दुग्वाव्धिवदुज्ज्वले तथा कं शयानकेश्मयमत्या साकम् ॥१४॥

हे महानुभाव, हताश होकर इस कण्टकाकीर्ए कंकरीले स्थान पर क्यों भ्रवस्थित हैं? चलो, मैं तुम्हें राज-भवनमें ले चलती हूँ। वहां पर ग्राप क्षीर सागरके समान उज्ज्वल कोमल शब्या पर ग्रभयमती रानीके साथ ग्रानन्दका ग्रनुभव करें।।१४।।

इत्यादिकामोदयकुन्न्यगादि कृत्वा तथा<sup>ऽऽ</sup>लिङ्गनचुम्बनादि । मनाङ् न चित्तेऽस्यपुनर्विकारस्ततस्त्रयाऽकार्यंसकौ विचारः ॥१५॥

इत्यादि प्रकारसे काम-भावको जागृत करनेवाली अनेक बातें उस दासीने कहीं और उनका श्वालिंगन-चुम्बनादिक भी किया। किन्तु उस सुदर्शनके चित्तमें जरासा भी विकार भाव उदित नहीं हुआ। तब हारकर अन्तमें उसने उन्हें राज-भवनमें ले जानेका विचार किया।।१५॥

रमशानतो नग्नतया लसन्तं ध्यानैकतानेन तथा वसन्तम् । सोपाहरत्तं शयने तु राझ्या यथा तदीया परिवारिताऽऽज्ञा ॥१६॥

ध्यानमें एकाग्रतासे निमग्न, नग्नरूपसे भवस्थित उस सुदर्शनको अपनी पीठ पर लादकर वह दासी स्मशानसे उन्हें उठा लाई श्रीर जैसी कि रानीकी श्राज्ञा थो, उसने तदनुसाय सुदर्शनको रानीके पलंग पर लाकर लिटा दिया ॥१६॥

> सुदर्शनं समालोक्यैवाञ्सीत्सा हर्षमेदुरा । महिषी नरपालस्य चातकीवोदिताम्बुदम् ॥१७॥

जैसे चिरकालसे प्यासी चातकी आकाशमें प्रकट हुए नव सजल मेघको देखकर अत्यन्त आनन्दित होती है, उसी प्रकार वह नरपालकी पट्टरानी अभयमती भी सुदर्शनको आया हुआ देखकर अत्यन्त हर्षित हुई ॥१७॥

चन्द्रप्रभ विस्मरामि न त्वाम् ॥स्यायी॥
कौष्ठदमपि यामि तु ते कृपया कान्तां रजनीं गत्वा ॥१॥
पूर्णाऽऽशास्तु किळाऽपरिघूर्णाऽस्माकमहो तव सत्त्वात् ॥२॥
सदा सुदर्शन, दर्शनन्तु ते सम्भवतान्मम सत्त्वात् ॥३॥
चणभूरास्तां न स्वप्नेञ्युत यत्र न यानि वत त्वाम् ॥४॥

चन्द्रमा जैसी कान्तिके घारक है सुदर्शन, मैं आपको कभी नहीं भूलती हूं; क्योंकि आपकी कृपासे ही मैं इस सुहावनी रात्रिको प्राप्त कर संसारमें अपूर्व आनन्दको पाती हूं। आपके प्रभावसे ही मुभे कुमुद (रात्रिमें खिलनेवाले कमल) प्राप्त होते हैं। आपके ही प्रसादसे मेरी चिर-श्रमिलियत आशाएं परिपूर्ण होती हैं। अतएव हे सुदर्शन, आपके सुन्दर दर्शन मुभे सदा होते रहें। मेरा एक क्षरण भी स्वप्तमें भी ऐसा न जावे, जब कि मैं आपको न देखूँ।।१-४।।

सुमनो मनसि भवानिति घरतु ॥ स्थायी ॥
समुदारहृदां कः परलोकः, कश्चिद्धि न भवतीत्युचरतु ॥१॥
परीपकरणं पुष्याय पुनर्ने किमिति यथाशक्ति सञ्चरतु ॥२॥
भूतात्मकमङ्गं भूतलके वारिणि बुद्बुदतामनुषरतु ॥३॥
भूराकुलतायाः सम्भूयात्कोर्शि नेति सम्बदतु ॥४॥

हे सौमनस्य, मैं जो कुछ कहती हूं, उसे अपने मनेमें स्थान देवें। उदार हृदयवाले लोगोंकी हिष्टमें परलोक क्या है ? कुछ भी नहीं है। फिर इसके लिए क्यों व्यथं कष्ट उठाया जाय ? दूसरेका उपकार करना पुण्यके लिए माना गया है, फिर यथात्राक्ति क्यों न पुण्यके कार्योंका आचरण किया जाय ? यह शरीर तो पृथ्वी, जल आदि पंच भूतोंसे बना हुआ है, सो वह जलमें उठे हुए बवूलेके समान विलीनताको प्राप्त होगा। फिर ऐसे क्षण-विनदवर लोकमें कौन सदा आकुलताको प्राप्त होवें, सो कहो। इसलिए हे प्रियदर्शन, महापुरवोंको तो सारा

संसार ही अपना मानकर सबको सुखी करनेका प्रयत्न करना चाहिए।।१-४।।

संगच्छाभयमतिमिति सुनिराट् ॥ स्थायी ॥
केशपूरकं कोमलकृटिलं चन्द्रमसः प्रततं वज रुचिरात् ॥१॥
सुद्दढं हृदि कुम्भकपञ्चवरं किन्न यतस्त्वं प्रभवेः शुचिराट् ॥२॥
ताबदन्रुसादितः सुभगाद् रेचय रेतः सुखिता व्हित चिरात् ॥३॥
भूरायामस्य प्राणानामित्येवं त्वं भवतादचिरात् ॥४॥

हे मौन वारए। करनेवाले मुनिराज, यदि मापको प्राणायाम करना ही मभीष्ट है, तो इस प्रकारसे करो – पहले निभय
बुद्धि होकर चन्द्रस्वरसे पूरक योग किया जाता है, प्रयात बाहिर
से शुद्ध वायुको भीतर खींचा जाता है। पुनः कुम्भकयोग-द्वारा
उस वायुको ह्वयमें प्रयत्नपूर्वक रोका जाता है, जिससे कि
हृदय निर्मल और हृद्ध बने। तत्पश्चात् प्रमूरुसारयीवाले सूर्य
नामक स्वरसे धीरे-धीरे उस वायुको बाहिर निकाला जाता है
प्रयात वायुका रेचन किया जाता है। यह प्राणायामकी विधि
है। सो हे पवित्रताको घारण करनेवाले शुद्ध मुनिराज, आप
मव निर्भय होकर इस अभयमतीके साथ प्रेम करो, जिसके
चन्द्रसमान प्रकाशमान मुख-मण्डलके पासमें मस्तक पर कोमल
भीर कुटिलरूप केश-पूरक (वेणीवन्ध) बना हुआ है, उसे पहले
प्रहण्ण करो। तत्पश्चात् कुम्भका अनुकरण करनेवाले, वक्षःस्थल
पर प्रवस्थित सुदृढ् उन्नत कुच-मण्डलका प्रालिगन करो। पुनः
जघनस्थलके सुभग मदन-मन्दिरमें चिरकाल तक सुखमयी सुप्ति

का अनुभव करते हुए अपने वीर्यंका रेचन करो। यही सच्चे प्राग्गायामकी विधि है, सो हे मौन-धारक मुदर्शन, तुम निभंय होकर इस अभयमतीके साथ चिरकाल तक प्राग्गोंको आनन्द देनेवाला प्राग्गायाम करो।।१-४।।

कुचौ स्वकीयौ विवृतौ तयाऽतः रतेरिवाक्रीडधरौ स्म मातः । निधानकुम्भाविव यौवनस्य परिप्लवौ कामसुधारसस्य ॥१०॥

इस प्रकार कहकर उस रानीने अपने दोनों स्तन वस्त्र-रहित कर दिये, जो कि रितदेवीके कीड़ा करनेके दो पर्वतके समान प्रतीत होते थे, अथवा यौवनरूप धन-सम्पदासे भरे हुए दो कुम्भ-सरीखे शोभित होते थे, अथवा कामरूप अमृतरसके दो पिण्डसे दिखाई देते थे।।१६।।

बावीं तदा पीनपुनीतजानुर्गभीरगर्तेकरसां तथा नुः । युनो दगाप्लावनहेतवे तु विकासयामास रतीशकेतुः ॥१६॥

यौवन-श्रवस्थाके कारण जिसकी दोनों जंघाएं हुब्ट-पुब्ट श्रीर सुन्दर थीं, ऐसी कामदेवकी पताकाके समान प्रतीत होने वाली उस रानीने गम्भीरतारूप रससे परिपूर्ण श्रपनी नाभिकी प्रगट करके दिखाया, जो कि कामी युवक जनोके नेत्रोंको मंगल-स्नान करानेके लिए रस-भरी वापिका-सी दिख रही थी ॥१६॥

अभीष्टसिद्धः सुतरामुपायस्तथाऽस्य कामोदयकारणाय । अकारि निर्लब्जनया तया तु नाहो दुलीनत्वमधारि जातु ॥२०॥ तत्पश्चात् अपने अभीष्टको सिद्ध करनेके लिए, तथा सुदर्शनके मनमें काम-भावको जागृत करनेके लिए जो भी उपाय उसके ध्यानमें आया, उसने निर्लंड्ज होकर उसे किया, सुदर्शनको उत्तेजित करनेके लिए कोई कोर-कसर न उठा रक्खी। अपनी क्लीनताको तो वह कामान्ध रानी एक दम भूल गई।।२०।।

प्राकाशि यावतु तयाऽथवाऽऽगः प्रयुक्तये साम्प्रतमङ्गमागः । तथा तथा प्रत्युत सम्विरागमालब्धवानेव समर्त्यनागः ॥२१॥

इस प्रकार पापका संचय करनेके लिए वह रानी जैसे-जैसे अपने स्तन स्नादि अंगोंको प्रकट करती जा रही थी, वैसे-वैसे ही वह पुरुषशिरोमिंग सुदर्शन रागके स्थान पर विराग-भावको प्राप्त हो रहा था ॥२१॥

> मदीयं मांसलं देहं दृष्ट्वेयं मोहमागता । दुरन्तदुरितेनाहो चेतनाऽस्याः समावृता ॥२२॥

रानीकी यह खोटी प्रवृत्ति देखकर सुदर्शन विचारने लगे— मेरे हृष्ट-पुष्ट मांसल शरीरको देखकर यह रानी मोहित हो रही है ? ग्रहो, धोर पापके उदयसे इसकी चेतना शक्ति बिलकुल ग्रावृत हो गई है – विचारशक्ति लुप्त हो गई है ॥२२॥

शरीरमेतन्मलमृत्रकुण्डं यत्युतिमांसास्थिवसादिसुण्डम् । उपर्युपानं नतु चर्मणा तु विचारहीनाय परं विभातु ॥२३॥

यह मानव-शरीर तो मल-मूत्रका कुण्ड है और दुर्गन्धित मांस, हुड्डी, चर्बी ग्रादि घृणित पदार्थोंका पिण्ड है। केवल ऊपर से इस चमकीले चमड़ेके द्वारा लिपटा है, इसलिए विचार-शून्य मूखं लोगोंको सुन्दर प्रतीत होता है ॥२३॥

स्त्रिया मुखं प्रबरुखं बुवासा भवन्ति किनाथ विदेकशाणा। लालाविलंशोणितकोशितत्वाच जातु रुच्यर्थमिहैमि तत्त्वातु ॥२४॥

हे नाथ, जो लोग स्त्रोके मुखको कमल-सहश वर्गुन करते है, वे क्या विवेककी कसौटोवाले हैं ? नहीं । यह मुख तो लारसे भरा हुआ है, केवल रक्तके संचारसे ऊपर चमकीला दिखाई देता है । मैं तो तत्त्वतः इसमें ऐसी कोई उत्तमता नहीं देखता हूं कि जिससे इसमें रमनेकी इच्छा करूं ॥२४॥

कालोपयोगेन हि मांसबृद्धी कुचच्छला तत्र समात्तगृद्धिः । पीपूपकुम्भाविति हन्त कामी वंदत्यहो सम्प्रति किम्बदामि ॥२५॥

स्त्रोंके शरीरमें कालके संयोगमें वक्ष:स्थल पर जो मांसकी वृद्धि हो जाती है, उन्हें ही लोग कुच या स्तन कहने लगते हैं। धत्यन्त दु:खकी बात है कि उनमें भासक्तिको प्राप्त हुआ कामो पुरुष उन्हें 'प्रमृत-कुम्भ' कहता है। मैं उनकी इस कामान्धता-परिपूर्ण मूखंता पर धव क्या कहूँ ॥२४॥

स्त्रिया यदः इं समवेत्य गृदमानन्दितः सम्भवतीह मूदः । विलोपमं तत्कलिलोक्ततन्तु दौगन्ध्ययुक्तं कृमिभिभू तन्तु ॥२६॥

इस संसारमें स्त्रीके जिस गुढ़ (गुप्त ) अंगको देखकर मुढ़ मनुष्य आनन्दित हो उठता है: वह तो वास्तवमें सर्पके बिलके समान है, जो सदा ही सड़े हुए ह्रेदसे व्यात, दुर्गन्त्र-युक्त भीर कृमियोंसे भरा हुपा रहता है ॥२६॥

शरवन्मलस्नावि नवप्रवाहं शरीरमेतत्समुर्पेम्यथाऽहम् । पित्रोरच मृत्रेन्द्रियपूतिमृलं घृणास्पदं केवलमस्य त्लम् ॥२०॥

यह शरीर निरन्तर अपने नौ द्वारोसे मलको बहाता रहता है, माता-पिताके रज और वीर्यके संयोगसे उत्पन्न हुआ है, घृगाका स्थान है और इसके ग्रुप्त अंग वस्तुतः दुर्गन्ध-मूलक मूत्रेन्द्रियरूप हैं। लोगोंने कामान्ध होकर इसे केवल सौन्दर्यका तूल दे रक्खा है। यथार्थमें शरीरके भीतर सौन्दर्य और आकर्षण की कोई वस्तु नहीं है। 1291

हुन्छ। याऽपहरेनमनोऽपि तु धनोद्गीति समायोजने, बाचां रोतिमिति प्रसङ्गकरणे स्फीति पुनर्मोचने । सर्वाङ्गीणमथापकुष्टुष्ठदिता मर्त्यस्य सारं यतो मायामूर्तिरनङ्गजूर्तिरिति चेरसौरूयस्य पूर्तिः इतः ॥२=॥

जो स्त्री अपनी हिन्दिसे तो मनुष्यके मनको हर लेती है, समायोग होने पर बनका अपहरण करती है, शरीर-प्रसंग करने पर बचनोंकी रोतिको हरती है और शुक्र-विमोचनके समय शारीरिक स्फूर्तिको समाप्त कर देती है। इस प्रकार यह स्त्री मनुष्यके सर्वस्व मन, बचन, धन और तनहप सारका सर्वाङ्गसे अपकर्षण करनेवाली है, तथा जो मायाकी मूर्ति है और कामको जूिता हैं - काम-ज्वर उत्पन्न करनेवाली है, ऐसी स्त्रीसे मनुष्यके सुलकी पूर्ति। कैसे हो सकती है, अर्थात् कभी नहीं हो सकती।।२८॥

हावे च भावे प्रतिकत्तदावे राज्ञी चमा ब्रह्मगुणैकनावे । दुरिङ्गितं भृरि चकार तावच तस्य किञ्चिद्विचकार भावम् ॥२६॥

इस प्रकार विवार-युक्त ब्रह्मवर्यका ग्रह्मितीय गुण्वाली नावमें बैठे हुए सुदर्शनको डिगानेवाले तथा उसके धैर्यका सघन वनके जलानेके लिए दावाग्रिका काम करनेवाले ग्रनेक प्रकारके हाव-भाव करनेमें समर्थ उस रानीने बहुत बुरी-बुरी चेष्टाएं कीं, किन्तु सुदर्शनके मनको जरा भी विकारकप नहीं कर सकी ॥२६॥

> यदच्छ्रयाऽनुयुक्तापि न जातु फलिता निर । तदा विलच्नभावेन जगादेतीश्वरीत्वरी ॥३०॥

अपनी इच्छानुसार निरंकुशरूपसे काम-भाव जागृत करने वाले सभी उपायोंके कर लेने पर भी जब सुदर्शनके साथ संगम करने में उसकी कोई भी इच्छा सफल नहीं हुई, तब वह दूराचारिशी रानी निराशभावसे इस प्रकार बोली ॥३०॥

उत्त्वातांत्रिपवद्धि निष्फलमितः सञ्जायते चुम्बितं पिष्टोपात्तशरीरवच जुलितोऽष्येवं न याति स्मितम् । सम्भृष्टामस्यद्विसर्जनमतः स्याद्दासि अस्योचितं भिन्नं जातु न मे हगन्तशरकेश्चेतोऽस्य सम्बर्भितम् ॥३१॥ हे बासी, मेरा चुम्बन उलाड़े हुए वृक्षके समान इन पर निष्फल हो रहा है, वार-वार गुद-गुदाये जाने पर भी ग्राटेकी पिट्ठोंसे बने हुए शरीरके समान यह हास्यको नहीं प्राप्त हो रहा है, वैराग्यरूप कवचसे सुरक्षित इसका चित्त मेरे तीक्ष्ण कटाक्ष-रूप वाणोंसे जरा भी नहीं भेदा जा सका है, इसलिए हे सिंख, खण्डित हुए देव-बिम्बके समान ग्रब इसका विसर्जन करना हो उचित है।।३१।।

सन्निशम्य वची राइयाः पिएडता खिएरता हुदि । सम्भवित्री समाहाही विपदाताऽपि सम्पदि ॥३२॥

इस प्रकार कहे गये रानोके वचन सुनकर वह पण्डिता दासी अपने हृदयमें बहुत हो दुखी हुई और विचारने लगो कि मैने रानोके सुखके लिए जो कार्य किया था, ग्रहो, वह ग्रव दोनों की विपत्तिका कारण हो गया है, ऐसा विचार करती हुई रानी से बोली ॥३२॥

सुमगे शुभगेहिनीतिसत्समयः शेषमयः स्वयं निशः । किन्नु यावकलां कलामये परमस्यापरमस्य हानये ॥३३॥

हे सौभाग्यवती रानीजी, ग्राप उत्तम गृहिणी हैं, स्वय जरा विचार तो करें, इस समय रात्रि ब्यतीत हो रही है ग्रीर प्रभात-काल हो रहा है, इस समय कौनसी कलामयी बात (करामात) की जाय कि इस विपत्तिसे छुटकारा मिल सके ॥३३॥

सन्निधानमिवाऽऽभानतं यत्नेनैशं निर्वापय । येन केत प्रकारेण वामारूपेण सञ्जय ॥३४॥ इसलिए अब तो उत्तम निधान (भण्डार) के समान प्रतिभासित होनेवाले इसे यहीं कहीं पर साववानीके साथ सुरक्षित रखो, या किर जिस किसो प्रकारमे वामारू के द्वारा (विया-चरित फैनाकर) इस आई आपित्तको जी तनेका प्रयत्न करो।।३४॥

आत्रजताऽऽत्रजत त्यरितिमितः भो द्वाःस्थजनाः कोऽयमधितः ॥
भुक्त कञ्चुको दंशनशीलः स्वयमसरल वलनेनाधीलः ।
भुजगोऽयं सहसाऽभ्यन्तिरितः, आत्रजताऽऽत्रजत त्यरितिमितः ॥१॥
श्रिर्म्पारिस्माकं योऽप्यमनाक्कुसुमन्ध्यतामिसर्तुमनाः ।
कामलतामिति गच्छत्यभितः, आत्रजताऽऽत्रजत त्यरितिमितः ॥२॥
स्वरिचिरिन्दुविन्दुमरनाति कएटकेन विद्वं यं जातिः ।
विषयोगोऽस्ति सुधायाः सरितः, आत्रजताऽऽत्रजत त्यरितिमितः ॥३॥
निष्क सयताऽविलम्बमेनमिदमस्माकं चित्तमनेन ।
भूराकुलताया भवति हि तदाऽऽत्रजतत त्यरितिमितः ॥॥॥

तब रानीने त्रिया-चरित फैलाना प्रारम्भ किया और जोर-जोरसे चिल्लाने लगे – हे द्वारपाल लोगो ! इघर शीन आओ, शीन धाधो, देखो – यहां यह कौन सर्परूप भुजंग (जार लुच्चा) पापो आगया है, जो मुक्त-कञ्चुकश है, दंशन-शीलर है और कुटिल चाल चलनेवाला है। यह महाभुजंग

सापके पक्षमें कांचली रहित, सुदर्शनके पक्षमें बल्ब-रहित ।
 काटनेको उथल ।

सहसा भीतर आगरा है। द्वारपालो, जल्दी इवर आश्रो और इस बदमाश लुच्चे रूप सपंको बाहिर निकालो। यह मेरा शत्रु बन्कर आया है, जो फूलोंके रसको अभिसरण करनेवाले भौरेके समान मुक्त कामलताके चारों ओर मंडरा रहा है। द्वारपालो, शीघ्र इघर आओ और इसे बाहिर निकालो। जंसे तीक्षण किरणोंवाला सूर्य चन्द्रमाकी कान्ति-बिन्दुको खा डालता है, उसी प्रकार यह मेरी चन्द्र-तुल्य मुख-आभाको खानेके लिए उद्यत है, जैसे चमेली कांटोसे विधकर दुर्दशाको प्राप्त होती है, वैसे ही में भी इसके नख रूप कांटोंसे वेधी जारही हूँ और अमृतकी सरिता में विधके संयोगके समान इसका मेरे साथ यह कुसंयोग होने जा रहा है, सो हे द्वारपालो, शीघ्र इघर आयो और इसे अविलम्ब यहाँसे निकालो। इसके द्वारा हमारा चित्त अत्यन्त आकुल-व्याकुल हो रहा है। १९-४॥

राज्या इदं पूत्करणं निशम्य भटौरिहाऽऽगत्य धतो द्रुतं यः। राज्ञोऽत्रतः प्रापित एवमेतैः किलाऽऽलपद्भिर्वहुशः समेतैः ॥३४॥

रानीकी इस प्रकार करुए पुकारको सुनकर बहुतसे सुभट लोग दौड़े हुए ग्राये श्रीर सुदर्शनको पकड़ कर नाना प्रकारके अपशब्द कहते हुए वे लोग उसे राजाके ग्रागे ले गये ॥३४॥

अहो धूर्तस्य घौत्यं निभालयताम् ॥ स्थायी ॥ इस्ते जपमाला हृदि हाला स्वार्थकृतोऽसौ वञ्चकता ॥१॥ अन्तो भोगधुगुपरि तु योगो वकवृत्तिर्वितनो नियता ॥२॥ दर्पवतः सर्पस्येवास्य तु वकगतिः सहसाध्वगता ॥३॥ अवभू राष्ट्रकण्टकोऽयं खलु विषदे स्थितिरस्यानिमता ॥४॥

सुदर्शनको राजाके आगे खड़ाकर सुभट बोले — अहो, इस धूर्लकी धूर्लता तो देखो — जो यह हाथमें तो जपमाला लिए है और हृदयमें भारी हालाहल विष भरे हुए है। अपने स्थायं-पूर्तिके लिए इसने कैसा बंबकपना (ठगपना) घारण कर रक्खा है? यह ऊपरसे बगुलेके समान योगी बती बन रहा है और अन्तरगमें इसके भोग भोगनेको प्रवल लालसा उमड़ रहो है। विषके दगैसे फुँकार करनेवाले सर्पके समान इसकी कुटिल गित का भाज सहसा पता चल गया है। यह पापी सारे राष्ट्रका कण्टक है। इसका जीवित रहना जगत्की विपत्तिके लिए है। १-४॥

राजा जगाद न हि दर्शनमस्य मे स्या-देतादशीह परिणामवतोऽस्ति लेश्या । चाएडाज एव स इमं लभतामिदानीं राज्ये ममेदगपि विग्रुरितैकघानी ॥३६॥

सुभटोंकी बात सुनकर राजा बोला — मैं ऐसे पापीका
मुख नहीं देखना चाहना । श्रोक्, ऊरसे सम्य दिखनेवाले इस
दुब्दिक परिणामोंमें ऐसो खोटो लेक्या है — दुर्मावना है ? अभो
तुरन्त इसे चाण्डालको सौंगो, वहो इसकी खबर लेगा । मेरे
राज्यमें भी ऐसे पापी लोग बसते हैं ? मुक्ते श्राज हो जात हुमा
है । ऐसे नीच पुष्पको थिक्कार है ॥३६॥

श्रीमान् श्रेष्ठिचतुर्भुजः स सुषुवे भूरामलेत्याह्वयं वाणीभूषणवर्णिनं घृतवरी देवी च यं धीचयम् ॥ तेन प्रोक्तसुद्र्शनस्य चरिते व्यत्येत्यसौ सत्तमः राज्ञः श्रेष्ठिवराय कोषविधिवाक् सर्गः स्वयं सप्तमः ॥

इस प्रकार श्रीमान् सेठ चतुर्भुजजी श्रीर घृतवरीदेवीसे उत्पन्न हुए वार्णोभूषण, बालब्रह्मवारी पं० भूरामल वर्तमान मृति ज्ञानसागर-विरचित इस सुदर्शनोदय काव्यमें राजा-द्वारम सुदर्शन सेठको मारनेको श्राज्ञा दो जानेका वर्णन करनेवाला सातवां सर्ग समाप्त हुशा।



## अथ अष्टमः सर्गः

अन्तःपुरं द्वाःस्थनिरन्तरायि सुदर्शनः प्रोवधसम्बिधायी । विज्ञैरवाचीत्यवटः प्रयोगः स्यादत्र करिचन्वपरो हि रोगः ॥१॥

जब उपर्युक्त घटना नगर-निवासियोंने सुनी तो कितने ही जानकार लोगोंने कहा — ग्रनःपुर पर तो निरन्तराय द्वारपालों का पहरा रहता है, ग्रोर सुदर्शन सेठ पर्वीके दिन प्रोषघोपवास धारण कर स्मज्ञानमें रहता है, किर यह ग्रघटनोय घटना कैमे घट सकती है ? इसमें तो कोई दूसरा ही रोग ( रहस्य ) प्रतोत होता है ॥१॥

रमसानमासाद्य कुतोऽपि सिद्धिरुपार्जिताऽनेन सुमित्र विद्धि । कः कामवाणादितवितिः स्यादित्थं परेण प्रकृता समस्या ॥२॥

विज्ञजनोंका उक्त वक्तव्य सुनकर कोई मनचला व्यक्ति बोला - मित्र, ऐसा प्रतीत होता है कि स्मशानमें रहकर सुदर्शनने किसी तास्पाविशेषसे कोई सिद्धि प्राप्त कर लो है और उसके द्वारा यह अन्तः पुर में पहुंच गया है। यह तुम सत्य समक्तो, क्योंकि इस संसारमें कामके वागोंसे कौन अञ्चला रह सकता है। इस प्रकार किसी पुरुषने प्रकृत समस्याका समाधान किया ॥२॥

मनाङ् न भूपेन कृतो विचारः कचिन्महिष्याश्च भवेद्विकारः । चेष्टा स्त्रियां काचिदचिन्तनीयाऽवनाविहान्यो निजगौ महीयान् ॥

उस पुरुषकी बातको सुनकर तीसरा समभदार व्यक्ति बोला - राजाने इस घटना पर जरासा भी विचार नहीं किया कि कहीं यह रानीका ही कोई पड्यंत्र न हो (ग्रौर विना विचारे ही सुदर्शनको मारनेकी ग्राज्ञा देदी)। इस संसारमें स्त्रियोंकी कितनी ही चेष्टाएँ ग्रचिन्तनीय होती हैं ॥३॥

विचारजाते स्विदनेकरूपे जनेषु वा रोषमितेऽपि भूपे । सुदर्शनोऽकारि विकारि हस्ते जानन्ति सम्यग्विभवो रहस्ते ॥४॥

इस प्रकार लोगोंमें इधर अनेक रूपसे विचार हो रहे थे और उधर राजाने रोषमें आकर सुदर्शनको मारनेका आदेश दे दिया। लोग कह रहे थे कि इसका यथार्थ रहस्य तो सर्वज प्रभु ही भली-भांति जानते हैं।।४॥

कृतान प्रहारान् समुदीच्य हारायितप्रकारां स्तु विचारधारा । चाएडालचेतस्युद्ति किलेतः सविस्मये दर्शकसञ्चयेऽतः ॥५॥

राजाकी स्राज्ञानुमार सुदर्शनको मारनेके लिए चाण्डाल दारा किये गये तलवारके प्रहार सुदर्शनके गलेमें हाररूपसे

परिएात हुए देखकर दर्शक लोगोंको बड़ा ग्राश्चर्य हुग्रा, ग्रोर उस चाण्डालके चित्तमें इस प्रकारकी वक्ष्यमाए विचार-वारा प्रवाहित हुई ॥ ॥

अहो ममासिः प्रतिपत्तनाशी किलाहिराशीविष आः किमासीत्। मृणालकल्पः सुतरामनल्प-तृलोक्ततल्पं प्रति कोञ्त कल्पः॥६॥

श्रहो, श्राशोविष सर्पके समान प्रतिपक्षका नाश करनेवाली मेरी इस तलवारको श्राज क्या हो गया ? जो रुईके विशाल गर्दे पर कमल-नालके समान कोमल हार बनकर परिगात हो रही है ? क्या बात है, कुछ समक्ष नहीं पड़ता ॥६॥

एवं समागत्य निवेदितोऽभृदेकेन भूषः सुतरां रुषोभूः।
पाषिडनस्तस्य विलोकयामि तन्त्रायितत्वं विलयं नयामि॥७॥

यह सब हश्य देखनेवाले दर्शकों मेंसे किसी एक सेवकने जाकर यह सब बृत्तान्त राजासे निवेदन किया, जिसे सुनकर राजा और भी अधिक रोषको प्राप्त हुआ। और बोला – मैं अभी जाकर उस पाखण्डीके तंत्र-पाण्डित्य (टोटा-जादू) को देखता हूँ और उसे समाप्त करता हूं।।७।।

राह्याः किल स्वार्थपरायणत्वं विज्ञोक्य भूपस्य च मौद्ध्यसन्तम् । धर्मस्य तन्त्वं च समीच्य तावत्युदर्शनोऽभृदितिकल्टप्तभावः ॥=॥

इधर मुदर्शन रानीकी स्वार्थ-परायणता ग्रोर राजाकी मुद्रताका अनुभव कर एवं धर्मका माहात्म्य देखकर मनमें वस्तु-तस्त्र का जिन्तवन करने लगा ॥॥॥ स्वयमिति यावदुपेत्य महीशः मारणार्थमस्यात्तनयी सः । सम्बभृव वचनं नभसोऽपि निम्नरूपतस्तत्स्मयलोपि ॥१॥

इतनेमें स्राकर श्रीर सुदर्शनको मारनेके लिए हाथमें तलवार लेकर राजा ज्यों ही स्वयं उद्यत हुस्रा कि तभी उसके स्रभिमानका नाश करनेवाली स्राकाश-वाणी इस प्रकार प्रकट हुई ॥६॥

जितेन्द्रियो महानेष स्वदारेष्वस्ति तोषवान् । राजितरीच्यतामित्थं गृहच्छिद्रं परीच्यताम् ॥१०॥

हे राजन्, यह सुदर्शन अपनी ही स्त्रीमें सन्तुष्ट रहनेवाला महान् जितेन्द्रिय पुरुष है, अर्थात् यह निर्दोष है। अपने ही घरके छिद्रको देखो और यथार्थ रहस्यका निरीक्षण करो ॥१०॥

निशम्येदं मही शस्य तमो विलयमभ्यगात् । हृद्ये को ऽप्यपूर्वो हि प्रकाशः समभूतदा ॥११॥

इस आकाश-वाग्गीको सुनकर राजाका तुरन्त सब अज्ञान-ग्रन्थकार नष्ट हो गया और उसके हृदयमें तभी कोई ग्रपूर्व प्रकाश प्रकट हुग्रा ग्रौर वह विचारने लगा ॥११॥

कवालीयो रागः-

समस्ति यता इत्मनो नृतं को ऽपि महिमू इर्यहो महिमा ।।स्थायी।। न स विलापी न मुद्धापी दृश्यवस्तुनि किल कदापि । समन्तात्तत्र विधिशापिन्यदृश्ये स्वातमनीव हि या।।समस्ति० १॥
नरोत्तमशीनता यस्मात्र भोगाधीनता स्वस्मात् ।
सुभगतमपात्त्रग्रस्तमात् किं करोत्येव साप्यहिमा ॥समस्ति०२॥
न दृक् खुल दोपमायाता सदानन्दा समा याता ।
कापि बाधा समायाता द्रुमालीवेष्यते सहिमा ॥समस्ति०॥३॥
इयं भूराश्रितास्त्यभितः कण्टकपैत्पदो रुदितः ।
स चर्मसमाश्रयो यदितः इतः स्यात्तस्य वानहिमा ॥समस्ति० ॥॥

श्रहो, निश्वयसे इस मही-मण्डल पर जितेन्द्रिय महापुरुषों की कोई श्रपूर्व ही महिमा है, जो इन बाहिरी हश्य वस्तुओं पर प्रतिकूलताके समय न कभी विलाप करते हैं श्रीर न श्रनुकूलताके समय हिंवत ही होते हैं। वे तो इस सम्पत्ति-विपत्तिको श्रहश्य विधि (दव या कमं) का शाप समफकर सर्व श्रीरसे श्रपने मनका निग्रह कर अपने श्रात्म-चिन्तानमें निमग्न रहते हैं। ऐसे पुरुषोत्तम तो भगवद्-भक्तिमें यतः तत्पर रहते हैं, श्रतः उनके भोगोंकी श्रधीनता नहीं होती। जसे पुरुषोत्तम कृष्णुके वाहन वैनतेय (गरुड) के श्राश्रित रहनेवाले जीव भोगों (सपी) से श्रस्पृष्ट रहते हैं। जो श्रति उत्तम गरुड़रूप धर्मका पक्ष अगीकार करता है, उसका दुर्जनरूप सप् क्या कर सकता है? ऐसे धार्मिक पुरुष को हिष्ट किसीके दोष देखनेकी श्रोर नहीं जातो, उसका सारा समय सदा श्रानन्दमय बीतता है। यदि कदाचित् पूर्व पापके उद्यक्षे कोई बाधा श्रा भो जाय, तो वह बुक्ष पक्ति पर पड़े हुए पालेके समान सहजमें निकल जाती है। यद्यपि यह सर्व पृष्ट्वो

कण्टकोंसे व्याप्त है, तथापि जिसके चरण चमड़ेकी जूतियोंसे युक्त हैं, उसको उन कांटोंसे क्या बाधा हो सकती है ॥१-४॥

इत्येवं बहुशः स्तुत्वा निपपात स पादयोः । त्र्यागः संशुद्धये राजा सुदर्शनमहात्मनः ॥१२॥

इस प्रकार बहुत भक्ति-पूर्वक सुदर्शनकी स्तुति करके वह राजा अपने अपराधको क्षमा करानेके लिए महात्मा सुदर्शनके चरणोंमें पड़ गया और बोला ॥१२॥

हे सुदर्शन मया यदुत्कृतं चम्यतामिति विमत्युपार्जितम् । हुचु माहतमसा समावृतं त्वं हि गच्छ कुरु राज्यमण्यतः ॥१३॥

हे सुदर्शन, मैंने कुबुद्धिके वश होकर जो तुम्हारा अपराध किया है, उसे क्षमा करो । मैं उस समय मोहान्धकारसे समावृत (चिरा हुआ ) था । (अब मुफे यथार्थ प्रकाश प्राप्त हुआ है ।) जाओ और आजसे तुम्हीं राज्य करो ॥१३॥

इत्यस्योपिर सञ्जगाद स महान भी भूप किं मापसे, को दोपस्तव कर्मणो मम स वै सर्वे जना यद्वशे। श्रीमाजा भवतोचितं च कृतमस्त्येतज्जगद्धे तवे, दएडं चेदपराधिने न नृपतिर्दयात्स्यितिः का भवेत्॥१४॥

राजाकी बात सुनकर उस सुदर्शन महापुरुषने कहा - हे राजन, यह ग्राप क्या कह रहे हैं ? ग्रापका इसमें क्या दोष है ? यह तो निश्चयसे मेरे ही पूर्वीपाजित कर्मका फल है, जिसके कि वशमें पड़कर सभी प्राणी कव्ट भोग रहे हैं। ग्राप श्रीमान्ने जो कुछ भी किया, वह तो उचित हो किया है ग्रीर ऐसा करना जगत्के हितके लिए योग्य ही है। यदि राजा ग्रपराधी मनुष्यको दण्ड न दे, तो लोककी स्थिति (मर्यादा) कैसे रहेगी ॥१४॥

हे नाथ मे नाथ मनाग्त्रिकाररचेतस्युतैकान्ततया विचारः। शत्रुश्च मित्रं च न को ऽपि लोके हृष्यज्ञनो ऽज्ञो निपतेच शोके ॥१५॥

हे स्वामिन्, इस घटनासे मेरे मनमें जरा-सा भी विकार नहीं है (कि खापने ऐसा क्यों किया ?) मैं तो सदा ही एकान्त-रूपसे यह विचार करता रहता हूं कि इस लोकमें न कोई किसी का स्थायी शत्रु है और न मित्र ही। ध्रज्ञानी मनुष्य व्यथं ही किसीको मित्र मानकर कभी हिषत होता है और कभी किसीको शत्रु मानकर शोकमें गिरता है ॥१४॥

लोके लोकः स्वार्थमावेन मित्रं नोचेच्छत्रुः सम्भवेनात्र वित्रम् । राज्ञी माता महामस्तूक्तकेत् रुष्टः श्रीमान् प्रातिङ्गल्यं हि हेतुः ॥

इस संसारमें लोग स्वार्य-साधनके भावसे मित्र बन जाते हैं और यदि स्वार्थ-सिद्ध संभव नहीं हुई, तो शत्रु बन जाते हैं, सो इसमें धाश्चर्यंकी कोई बात नहीं है। (यह तो संसारका नियम हो है।) श्रीमती महारानीजी मेरी माता हैं और श्रीमान् महाराज मेरे पिता हैं। यदि धाप लोग मेरे ऊपर रूट हों, तो इसमें मेरे पूर्वोवाजित पापकर्मका उदय ही प्रतिक्रजता का काररण है।।१६॥ वस्तुतस्तु मदमात्सर्याद्याः शत्रवोऽङ्गिन इति प्रतिपाद्याः । तज्जयाय मतिमान् धृतयुक्तिरस्तु सैव खनु सम्प्रति मुक्तिः ॥१७

इसलिए वास्तवमें मद, मात्सयं मादि दुर्भाव ही जीवोंके यथार्थ शत्रु हैं, ऐसा समभना चाहिए ग्रोर उन दुर्भावोंको जीतने के लिए बुद्धिमान् मनुष्यको धैर्य-युक्त होकर प्रयत्न करना चाहिए। यह उपाय हो जीवकी वास्तविक मुक्तिका माज सर्वोत्तम मार्ग है।।१७॥

सुखं च दुःखं जगतीह जन्तोः स्वकर्मयोगाद् दुरितार्थमन्तो । मिष्टं सितास्वादन श्रास्यमस्तु तिक्तायते यन्मरिचाशिनस्तु ॥१८

हे दुरित-(पाप-) विनाशेच्छुक महाराज, इस जगत्में जीवों के सुख और दुःख अपने ही द्वारा किये कर्मके योगसे प्राप्त होते हैं। देखो मिश्रोका आस्वादन करने पर मुख मीठा होता है और मिर्च खानेवालेका मुख जलता है।।१८।।

विज्ञो न सम्पत्तिषु हर्षमेति विपत्सु शोकं च मनागथेति । दिनानि अत्येति तटस्य एव स्वशक्तितो॰सौ कृततीर्थसेवः ॥१६॥

संसारका ऐसा स्वभाव जानकर ज्ञानी जन सम्पत्तियोंके आने पर न हर्षको प्राप्त होता है और न विपत्तियोंके आनेपर रंचमात्र भी शोकको प्राप्त होता है। किन्तु वह दोनों ही अवस्थाओं में मध्यस्थ रहकर भपने जीवनके दिन व्यतीत करता है और अपनी शक्तिके अनुसार धर्मरूप तीर्थकी सेवा करता रहता है।।१६॥

यद्वा निशाब्दःस्थितिबद्धिपत्ति सम्पतिवृग्मं च समाननत्ति । सतां प्रवृत्तिः प्रकृतानुरागा सन्ध्येव बन्ध्येव विभृतिभागात् ॥२०॥

अथवा जैसे रात्रि और दिनके बीचमें रहनेवाली सन्ध्या सदा एक-सी लालिमाको धारण किये रहती है, उसो प्रकार सज्जनोंकी प्रवृत्ति भी सम्पत्ति और विपत्ति इन दोनोंके मध्य समान भावको धारण किये रहती है। वह एकमें अनुराग और दूसरेमें विराग-भावको प्राप्त नहीं होती।।२०।।

मोहादहो पश्यति बाह्यवस्तुन्यङ्गीति सौख्यं गुणमात्मनस्तु । अमाद्यथाऽकाशगतेन्दुविस्वनङ्गीकरोति प्रतिवारिडिस्वः ॥२१॥

श्रहो श्राश्चर्य है कि सुख जो श्रपनी श्रात्माका गुए। है, उसे यह संसारी प्राएगो मोहके वश होकर बाहिरी वस्तुश्रों में देखता है ? श्रयांत् बाहिरी पदार्थों में सुखको कल्पना करके यह श्रज्ञ प्राएगों उनके पीछे दौड़ता रहता है। जैसे कोई भोला बालक श्राकाश-गत चन्द्रबिम्बको भ्रमसे जलमें अवस्थित समभकर उसे पकड़नेके लिए छटाटाता रहता है।।२१॥

घरा पुरान्येरुररीकृता वाऽसकाविदानीं भवता धृता वा । खदारसन्तोषवतो न भोग्या ममायुना निवृ<sup>र</sup>तिरेव योग्या ॥२२॥

श्रीर महाराज, श्रापने जो मुक्ते इस राज्यको ग्रह्ण करने के लिए कहा है, सो इस पृथ्वीको पूर्वकालमें भन्य भनेकों राजाभोंने अंगीकार किया है, अर्थात् भोगा है श्रीर इस समय भाप इसको भोग रहे हैं, इसलिए स्ववार सन्तोष व्रतके घारण करनेवाले मेरे यह भोगने-योग्य नहीं है। अब तो निवृति (मुक्ति) ही मेरे योग्य है।।२२।।

> इत्युपेजितसंसारो विनिवेय महीपतिम् ! जगाम धाम किञ्चासौ निवेद्यितुमङ्गनाम् ॥२३॥

इस प्रकार राजासे अपना अभिप्राय निवेदन कर संसारसे उदासीन हुमा वह सुदर्शन अपना अभिप्राय अपनी जीवन-संगिनी मनोरमासे कहनेके लिए अपने घर गया ॥२३॥

माया महतीयं मोहिनी भवभाजोऽहो माया ॥स्थायी॥
भवति प्रकृतिः समीचणीया यह शगस्य सदाया ।
निष्फललतेव विचाररहिता स्वल्पण द्ववच्छाया ॥
दुरितसमारम्भप्राया ॥ माया महतीयं० ॥१॥
यामवाष्य पुरुषोत्तमः स्म संशेतेऽप्यहिशय्याम् ॥
इह सत्याशंसा पायात् ॥ माया महतीयं० ॥२॥
उमामवाष्य महादेवोऽपि च गत्वाऽपत्रपतायाम् ॥
प्रकृतविभृतित्वोपायात् ॥ माया महतीयं० ॥२॥
प्रकृतविभृतित्वोपायात् ॥ माया महतीयं० ॥३॥
प्रवृत्तिभृतित्वोपायात् ॥ माया महतीयं० ॥॥
प्रवृत्तिभृतिन्वोपायाः ॥
प्रवृत्तिभृतिन्वोपायाः ॥
प्रवृत्तिभृतिन्वोपायाः ॥
प्रवृत्तिभृतिनवेषिनी सत्तायाः ॥ माया महतीयं० ॥॥॥

मागमें जाते हुए सुदर्शन विचारने लगा - ग्रहो यह जगत् की मोहिनी माया संसारा जीवोंको बहुत बड़ो निधि-सो प्रतीत हाती है ? जो पुरुष इस मोहिनी मायाके वशको प्राप्त हो जाता है, उसकी प्रकृति बड़ी विचारगीय बन जाती है। जैसे पाला-पड़ी हुई लता फल-रहित, पक्षि-सचार-विहीन ग्रीर ग्रल्प पत्र वा ग्रल्प छायावाली हो जाती है, उसी प्रकार मोहिनो मायाके जालमें पड़े हुए प्रारामिकी प्रवृत्ति भी निष्फल, विचार-शून्य, स्वल्प सुकृतवालो एवं पाय-बहुल समारमभवालो हो जाती है। देखो - इस मोहिनी मायारूप लक्ष्मीको पाकर पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण भी नागशय्या पर सोये, जो कि कंसके संहारक थे, जिनके कि एक इशारे मात्रसे इस घरातल पर बड़ेसे बड़े योदा भी भयभीत हो जाते थे और सत्यभामा जैसी सती पट्टरानीको दुःख भोगता पड़ा । जब इस मायाके योगसे श्रीकृष्णको ऐसी दशा हुई, तो फिर अन्य लोग यदि इसके संयोगसे बनावटी चेष्टावाले, भयभीत ग्रीर सत्यके पक्षसे रहित हो जावें, तो इसमें क्या ग्राश्चर्य है। जिस मायामें फंसकर महादेवजी ग्र9ने शरोरमें भस्म लगाकर पशुपतिपनेको प्राप्त हो गये, विषको खाया श्रीर निलंजजता अंगीकार कर पावंतीसे रमण करने लगे, तो फिर अन्य जनोंकी तो बात हो क्या है ? यह माया अपवर्ग (मोक्ष) का विरोध करनेवाली है, आकुलताको उत्पन्न करनेवाली है, जड्बुद्धि जलबीरवर (समुद्र) की पुत्री है ग्रीर कमल-निवासिनी है, अर्थात् क ( आत्मा ) के मल जो राग-द्वेषादि विकारी भाव हैं, उनमें रहनेवाली हैं, एवं सज्जनताका विनाश करनेवाली है।

ऐसी यह संसारकी माया है। ( मुक्ते अब इसका परित्याग करना हो चाहिए )।।१-४।।

एवं विचिन्तयन् गत्वा पुनरात्मरमां प्रति । सक्तं समुक्तवानेवं तत्र निम्नोदितं कृती ॥२४॥

इस प्रकार चिन्तवन करता हुआ वह कृती सुदर्शन घर पहुँच कर अपनी प्राग्पप्रिया मनोरमाके प्रति ये निम्नलिखित सुन्दर वचन बोला ॥२४॥

अर्धाङ्गित्या त्वया सार्वं हे प्रिये रिमतं वर् । अर्धुना मन्मनःस्थाया ऋतुकालोजन्ति निर्धेतेः ॥२५॥

हे प्राग्यिये, आज तक मैंने तेरी जैसी मनोहारिग्यी अर्थाङ्गिनीके साथ बहुत सुख भोगा। किन्तु अब मेरे मनमें निवास करनेवाली निवृत्ति (मुक्तिलक्ष्मी) रूप जोवन-सहचरीका ऋतु-काल आया है।।२५॥

निशम्येदं भद्रभावात् स्वप्राणेश्वरभाषितम् ॥ मनोरमापि चतुरा समाह समयोचितम् ॥२६॥

भ्रपने प्रागोश्वरके उपर्युक्त वचन सुनकर वह चतुर मनोरमा भी श्रत्यन्त भद्रताके साथ इस प्रकार समयोचित बचन बोली ॥२६॥

प्राणाधार भवांन्तु मां परिहरेत्सम्बाञ्खया निर्दे तेः, किन्त्वान दनिबन्धनस्त्वदपरः को मे कुलीनस्थितेः। नाहं त्वत्सहयोगमुज्भितुमलं ते या गतिः सैव मेऽ-स्त्वार्वाभूयतया चरानि भवतः सान्निध्यमस्मिन् क्रमे ॥२७॥

हे प्राग्णावार, श्राप तो मुक्तिलक्ष्मीकी बांछासे मेरा परि-त्याग करनेको तैयार हो गये, किन्तु मुफ्त कुलोन-बंबाजा नारीके लिए तो तुम्हारे सिवाय श्रानन्दका कारण श्रीर कौन पुरुष हो सकता है ? इसलिए मैं तुम्हारे सहयोगको छोड़नेके लिए समथं नहीं हूं। तुम्हारी जो गति, सो हो हमारी गति होगी, ऐसा मेरा निश्चय है। यदि श्राप साधु बनने जा रहे हैं, तो मैं भी श्रापके चरणोंके समीप ही श्रापिका बनकर विचरण कहांगी।।२७॥

सम्फुल्लतामितोऽनेन वदने करयोरपि । सुदर्शनः पुनः श्रीत्या जगाम जिनमन्दिरम् ॥२=॥

मनोरमाके ऐसे प्रेम-परिपूर्ण हढ़-निश्चयवाले वचन सुनकर अत्यन्त प्रफुहित मुख होकर वह सुदर्शन अपने दोनों हाथोंमें पुष्प लेकर प्रसन्नतापूर्वक भगवान्की पूजन करनेके लिए जिन-मन्दिर गया ॥२६॥

जिनयज्ञमहिमा ख्यातः ॥ स्थायी ॥
मनोवचनकायौर्जिनपूजां प्रकुरु ज्ञानि श्रातः ॥१॥
मुदाः अदाय भेकोऽम्बुजकलिकां पूजनार्थमायातः ॥२॥
गजपादेनाध्वनि मृत्वाऽसौ स्वर्गसम्पदां यातः ॥३॥
भूरानन्दस्य यथाविधि तत्कर्ता स्यात्किम्न नातः ॥॥॥

श्रहो ज्ञानी भाई, जिन-पूजनकी महिमा संसारमें प्रसिद्ध है, श्रतएव मन, वचन, कायसे जिन-पूजन करनी चाहिए। देखो- (राजगृह नगरमें जब महाबीर भगवान्का समवसरएा श्राया श्रीर राजा श्रीएाक हाथी पर सवार होकर नगर-निवासियोंके साथ भगवान्की पूजनके लिए जा रहे थे, तब) प्रमोदसे एक मंडक कमलकी कलीको मुखमें दावकर भगवान्की पूजनके लिए चला, किन्तु मार्गमें हाथीके पैरके नीचे दबकर मर गया श्रीर स्वर्ग-सम्पदाको प्राप्त हुआ। जब मेंढ़क जैसा एक क्षुद्र प्राएगि भी पूजनके फलसे स्वर्ग-लक्ष्मीका भोक्ता बना, तब जो भव्यजन विधिपूर्वक जिन-पूजनको करेगा, वह परम ग्रानन्दका पात्र क्यों नहीं होगा ? श्रतएव हे ज्ञानो जनो, मन वचन कायसे जिन-पूजनको करो।।१-४।।

जिनेश्वरस्याभिषवं सुदर्शनः प्रसाध्य पूजां स्तवनं दयाधनः । अथात्र नाम्ना विमलस्य वाहनं ददर्शयोगीश्वरमात्मसाधनम् ॥

दयारूप घनके घारएा करनेवाले उस सुदर्शनने जिन-मंदिर में जाकर जिनेश्वर देवका अभिषेक किया, भक्तिभावसे पूजन और स्तवन किया। तदनन्तर उसने जिन-मन्दिरमें ही विराज-मान, आत्म-साधन करनेवाले विमलवाहन नामके योगीश्वरको देखा॥ २६॥

चातकस्य तनयो घनाघनमपि निधानमथवा निःस्वजनः । म्रुनिमुदीच्य मुमुदे सुदर्शन इन्दुविम्बमिव तत्र खञ्जनः ॥३०॥ उन मुनिराजके दशँन कर वह सुदशँन इस प्रकार अति हर्षित हुआ, जिस प्रकार कि चातक-शिशु महामेघको देखकर, अथवा दरिद्र जन अकस्मात् प्राप्त निधान (धनसे भरे घड़े) को देखकर और चकोर पक्षो चन्द्र-विम्बको देखकर अत्यन्त प्रसन्न होता है ॥३०॥

शिरसा सार्ध च स्वयमेनः समर्पितं मुनिपदयोस्तेन । इरम्यां समं निवद्धौ इस्तौ कृत्वा हृद् गिरमपि प्रशस्तौ ॥३१॥

उस सुदर्शनने मुनिराजके चरणोंमें भक्ति-पूर्वक मस्तकको रखकर नमस्कार किया। उसने उनके चरणोंमें अपना मस्तक ही नहीं रखा, बिल्क उसके साथ अपने हृदयका समस्त पाप भी स्वयं समर्पित कर दिया। पुनः अपने दोनों हाथ जोड़कर दोनों नयनोंके साथ उन्हें भी मुनिराजके दोनों चरणोंमें संलग्न कर दिया और शुद्ध हृदयसे प्रशस्त वाणी-द्वारा उनकी स्तुति की ॥३१॥

समाशास्य यतीराानं न चारा।ऽस्य यतः कचित् । पुनः स चेलालङ्कारं निश्चेलाचारमभ्यगात् ॥३२॥

यतः इस मुदर्शनके हृदयमें किसी भी सांसारिक वस्तुके प्रति प्राशा (ग्राभिलावा) नहीं रह गई थी, अतः उसने इला- (पृथ्वी-) के ग्रलंकार-स्वरूप उन यतीश्वरकी भली-भांतिसे स्तुति कर स्वयं निश्चेल ग्राचारको धारण किया, ग्रावीव वह दिगम्बर मृनि वन गया ॥३२॥

छायेव तं साञ्च्यनुवर्तमाना तथैव सम्यादितसम्बिधाना । तस्यैव साधीर्वचसः प्रमाणाजनी जनुःसार्थमिति त्रुवाणा ॥३३॥

सुदर्शनके साथ वह मनोरमा भी छायाके समान उसका अनुकरण करती रही और उसके समान ही उसने भी उसीके साथ अभिषेक, पूजन, स्तवन आदिके सर्व विधान सम्पादित किये। पुनः सुदर्शनके मुनि बन जाने पर उन्हीं योगिराजके वचनोंको प्रमाण मानकर उसने भी अपने नारी-जन्मको इस प्रकार (आर्थिका) बनकर सार्थक किया।।३३।।

गुक्लैकबस्त्रं प्रतिपद्यमाना परं सनस्तोपिधप्रिजिकहाना । मनोरमाऽभृदधुनेयमार्या न नग्नभावोऽयमबाचि नार्योः ॥३४॥

मनोरमाने भ्रायिकाके वत श्रंगीकार करते हुए समस्त परिग्रहका त्यागकर एक मात्र श्वेत वस्त्र धारण किया भ्रौर वह भी सुदर्शनके मुनि बननेके साथ ही श्रायिका बन गई। ग्रन्थकार कहते हैं कि यतः स्त्रीके दिगम्बर दीक्षाका सर्वज्ञदेवने विधान नहीं किया है, श्रतः मनोरमाने एक श्वेत वस्त्र शरीर ढकनेके लिए रक्खा श्रौर सर्व परिग्रहका त्याग कर दिया।।३४।।

महिषी श्रुत्वा रहर्स्यरफुटिं सम्बिधाय निजजीवनत्रुटिम् ।
पाटिलपुत्रे अभवद् व्यन्तरी प्राक् कदापि शुभभावनाकरी ॥३५॥
इधर अभयमती रानी रहस्य-भेदकी बात सुनकर अपने
जीवनका अपधात करके मरी और पहले कभी शुभ भावना
करनेके फलसे पाटिलपुत्र (पटना) नगरमें व्यन्तरी देवी हुई ॥३५॥

दासी समासाय च देवदत्तां वेश्यामसौ तन्नगरेऽभजत्ताम् । वृत्तोक्तितोऽन्य तदीयचेतः सुदर्शनोबालनहेतवेऽतः ॥३६॥

रानीके भ्रपघात कर लेने पर वह पण्डिता दासी भी चम्पानगरसे भागी और उसी पाटलियुत्र नगरमें जाकर वहांकी प्रसिद्ध देवदत्ता वेश्याको प्राप्त हो उसकी सेवा करने लगी। उसने भ्रपने ऊपर बीते हुए सर्व वृतान्तको सुनाकर उस वेश्याका चित्त सुदर्शनको डिगानेके लिए तैयार कर दिया।।३६॥

श्रीमान् श्रेष्टिचतुर्भुजः स सुषुवे भ्रामलेत्याह्वयं वासीभृषणवर्णिनं घृतवरी देवी च यं धीचयम् । तत्सम्श्रोक्तसुदर्शनस्य चरिते सर्गोऽसकावृत्तमो दम्पत्योरुभयोऽर्थतीतिसुदगाद् दीचाविधानोऽष्टमः ॥

इस प्रकार श्रीमान् सेठ चतुर्भुजनी घौर घृतवरी देवीसे सत्पन्न हुए वार्गीभूषण, बालब्रह्मचारी पं० भूरामल वर्तमान मुनि ज्ञानसागर-विरचित इस सुदर्शनीदय काव्यमें सुदर्शन धौर मनोरमाकी दीक्षाका वर्णन करनेवाला ग्राठवां सर्ग समाप्त हुगा।



## अथ नवमः सर्गः

धरैव शय्या गगनं वितानं स्वबाहुमूलं तदिहोपवानम् । रविप्रतीपरच निशासु दीपः शमी स जीयाद् गुणगह्नरीपः ॥१॥

पृथ्वी ही जिनको शय्या है, श्राकाश ही जिनका चादर है, ग्रपनी भुजाएँ ही जिनका तिकया है श्रीर रात्रिमें चन्द्रमा ही जिनके लिए दीपक है, ऐसे परम प्रशम भावके घारक, गुरा-गरिष्ठ साधुजन चिरकाल तक जीवें ॥१॥

मित्रैव वृत्तिः करमेव पात्रं नोहिष्टमन्नं कुलमात्मगात्रम् । यत्रैव तिष्ठेत् स निजस्य देशः नैराश्यमाशा मम सम्मुदे सः॥२॥

श्रयाचित भिक्षा हो जिनके उदर-भरएका साधन है; श्रपना हस्ततल ही जिनके भोजनका पात्र है, जो अनुद्दिष्ट-भोजी हैं, श्रपना शरीर ही जिनका कुल-परिवार है, जहाँ पर बैठ जायें, वही जिनका देश है, निराशता ही जिनकी आशा या सफलता है, ऐसे साधुजन मेरे हर्षके लिए होवें ॥२॥

अहो गिरेर्गह्वरमेव सौधमरएयदेशेऽस्य पुरप्रवीधः । मृगादयो वा सहचारिणस्तु धन्यः स एवात्मसुर्वेकवस्तु ॥३॥ श्रहो, ग्ररण्य-प्रदेश में ही जिन्हें नगरका बोध हो रहा है, गिरिकी गुकाकों ही जो भवन मान रहे हैं, मृगादिक वन-चारी जीव ही जिनके सहकारी (मित्र) हैं, ऐसे सहज ग्राहम-मुखका उपभोग करनेवाले वे साधु पुरुष धन्य हैं ॥३॥

हारे प्रहारेऽपि समानबुद्धियुपैति सम्पद्धिपदोः समुद्धि । मृत्युं पुनर्जीवनभी तमाणः पृथ्वीतलेऽसौ जयतार्काणः ॥४॥

जो गलेमें पहिराये गये हारमें और गले पर किये गये तलवारके प्रहारमें समान बुद्धिको रखते हैं, जो सम्पत्ति और विपत्ति दोनोंमें हो हिंपत रहते हैं, जो मृत्युको नवजीवन मानते हैं, ऐसे सुहिष्टिवाने साधुजन इस पृथ्वोतल पर सदा जयवन्त रहें ॥४॥

ज्ञानामृतं भोजनमेकवस्तु सदैव कर्मवपणे मनस्तु । दिशैव वासःस्थितिरस्ति येशं नमानि पादावहमाशु तेशम् ॥४॥

जिनका ज्ञानामृत ही एकमात्र भोजन है, जिसका मन सदा ही कर्मके क्षपण करनेमें उद्यत रहता है, दशों दिशाएं ही जिनके लिए वस्त्रस्वरूप हैं, ऐसे उन साधु-महात्माग्रोंके चरणों को मैं शीव्र हो नमस्कार करता हूं ॥ ४॥

स्त्रेसं तृषं तुल्यमुपाश्रयन्तः अत्रुं तथा मित्रतयाऽऽह्वयन्तः । न काञ्चने काञ्चनचित्तवृत्तिं प्रयान्ति येषाप्रवृथा प्रवृत्तिः ॥६॥ इपीकसित्रप्रहर्णैकवित्ताः स्वभावसम्भावनमात्रचित्ताः । दिवानिशं विश्वहितं प्रवृत्ता निःस्वार्थतः संयमिनो नुमस्तान्॥॥॥ जो नवयुवती स्त्रियोंके परम अनुरागको तृ एक समान निःसार समभते हैं, जो शत्रुको भी मित्र रूपसे आञ्चानन करते हैं, जो कांचन (सुत्रर्ण) पर भी अपनी चित्तवृत्तिको कभी नहीं जाने देते हैं, जिनकी प्रत्येक प्रवृत्ति आणिमात्रके लिए कल्याण-रूप है, अपनी इन्द्रियोंका भली-भांति निग्नह करना हो जिनका परम अन है, अपने आत्म-स्वभावके निर्मल बनानेमें हो जिनका चित्त लगा रहता है, जो दिन-रात विश्वके कल्याण करनेमें हो निःस्वार्थभावसे संलग्न हैं, ऐसे उन परम संयमी साधुजनोंको हमारा नमस्कार है ॥६-७॥

इत्युक्तमाचारवरं दधानः भवन् गिरां सम्बिषयः सदा नः । वनाद्वनं सम्ब्यचरत्सुवेशः स्वयोगभृत्या पत्रमान एषः ॥=॥

इस प्रकार ऊपर कहे गये उत्कृष्ट ग्राचारके धारण करने वाले वे सुवेध-धारी सुदर्शन महामुनि ग्रपने योग-वैभवसे जगत्को पवित्र करते हुए बनसे बनान्तरमें विचरण करने लगे। वे सदा काल ही हमारी बाणीके विषय बने रहें, ग्रथीत् हम सदा हो ऐसे सुदर्शन मुनिराजकी स्तुति करते हैं॥=॥

नाऽऽमासमापच्चमुतारनुवानस्त्रिकालयोगं स्वयमादधानः । गिरौ मरौ वृच्चतलेऽथवा नः पूज्यो महात्माऽतपदेकतानः ॥६॥

वे सुदर्शन मुनिराज कभी एक मास और कभी एक पक्षके उपवासके पश्चात् पारणा करते, ग्रीष्म-कालमें गिरि-शिखर पर, स्रोत-कालमें महस्थलमें शीर वर्षा-क'लपें वृक्ष तलमें प्रतिमा- योगको घारण कर विकाल योगको साधना करते हुए एकाप्रता से तपश्वरण करने लगे। इसी कारण वे महात्मा सुदर्शन हमारे लिए सदाकाल पूज्य हैं॥ है॥

विषत्रमेतस्य यथा करीरं निश्छायमात्रीत्सहसा श्ररीरम् । तपोऽनुमात्रं दशता तथ पि तेनाशुना सत्कळताऽभववावि ॥१०॥

अनेक प्रकारके घोर परीषह और उपसर्गोंको सहन करता हुआ सुदर्शन मुनिराजका शरीर सहसा थोड़े ही दिनोंमें पत्र-रहित कर वृक्षके समान छाया-विहीन हो गया। अर्थात् शरीरमें हड्डी और चाम ही अवशिष्ट रह गया। तथापि तनके प्रभावको धारण करनेसे उन्होंने अनेक प्रकारकी ऋदि-सिद्धियोंकी सकलता इस समय प्राप्त कर ली थी।।१०।।

इत्येवमत्युग्रतपस्तपस्यन् पुराकृतं स्वस्य पुनः समस्यन् । प्रसञ्चरन् वात इवाष्यपापः क्रमादसौ पाटलिपुत्रमाप ॥११॥

इस प्रकार उग्र तपको तपते हुए और भपने पूर्वोपाजित कर्मको निर्जीएाँ करते हुए वे निष्पाप सुदर्शन मुनिराज पवनके समान विवरते हुए कमसे पाटलियुत्र पहुँचे ॥११॥

चर्यानिभित्तं पुरि सञ्चरन्तं विलोक्य दासी तमुदारसन्तम् । सहामुना सङ्गमनाय रूपाजीवां समाहाद्भुतनाभिक्र्याम् ॥१२॥ चर्याके निमित्त नगरमे विचरते हुए उस उदार सन्त मुदर्शनको देखकर उस पण्डिता दासीने अद्भुत गम्भीर नाभि- वाली उस देवदत्ता वेश्याको इस (सुदर्शन) के साथ संगम करने के लिए कहा ॥१२॥

प्रत्यग्रहीत्सापि तमात्मनीनं चैनः चपन्तं सुतरामदीनम् । निभालयन्तं समरूपतोऽन्यं कि निर्धनं कि पुनरत्र धन्यम् ॥१३॥

श्रात्म-हितमें संलग्न, पापके क्षय करनेमें उद्यत, स्वयं श्रदीनभावके धारक श्रीर क्या निर्धन श्रीर क्या भाग्यशाली धनी, सबको समान भावसे देखनेवाले उन सुदर्शन मुनिराजको उस देवदत्ता वेश्याने पडिगाह लिया ॥१३॥

अन्तः समासाद्य पुनर्जगाद् कामानुरूपोक्तिविचत्तणाऽदः । किमर्थमाचार इयान् विचार्य बाल्येऽपि लब्धस्त्वकया वदाऽऽर्य ॥

पुनः घरके भीतर लेजाकर काम-चेष्टाके अनुरूप वचन बोलनेमें विचक्षण उस वेश्याने कहा – हे आर्थ, इस अति सुकुमार बाल वयमें ही यह इतना कठिन आचार क्या विचार कर आपने अंगीकार किया हैं, तो बतलाइये ॥१४॥

भृतैः समुद्भृतिमदं शरीरं विषय तावद् भवतात् सुधीर । प्राणात्यये का विषणाऽस्य तेन जीवोऽस्तु यावनमरणं सुखेन ॥१५

हे सुधीर-वीर, यह शरीर तो पृथ्वी धादि पंच भूतोंसे उत्पन्न हुआ है, जो कि प्राणोंके वियोग होने पर विसर कर उन्हीं पंच भूतोंसे मिल जायगा। प्राण-वियोगके परचात् भी जीव नामक कोई पदार्थ बना रहता है, इस विषयमें क्या प्रमाण है? इसलिए मनुष्यको चाहिए कि वह मररग-पर्यन्त सुलसे जीवन यापन करे।।१४॥

प्रमन्यतां चेत्परलोकसत्ता यतस्तपस्याऽततु सम्भवताम् । तथापि सा स्याजरसि क माद्यत्तारुएयपूर्णस्य तवोचिताऽद्य ॥१६॥

थोड़ी देरके लिए यदि परलोककी सत्ता मान भी ली जाय, भीर उसके सुखद बनानेके लिए तपस्या करना भी धावश्यक समक्षा जावे, तो भी वह तपस्या वृद्धावस्थामें ही करना उचित है, इस मदमाती तारुण्य-पूर्ण प्रवस्थामें धाज यह शरीरको सुखानेवाली तपस्या करना क्या तुम्हारा उचित कार्य है।।१६॥

एकान्ततोऽसावुपभोगकालस्त्वयैतदारब्ध इहापि बाल । अक्त्यन्तरं तजरणार्थमम्भोऽनुयोग आस्तामध एव किम्भो॥१७॥

है भोले बालक, एकान्तसे विषयोंके भोगनेका यह समय है, उसमें तुमने यह दुष्कर तप धारण कर लिया है, सो क्या यह तुम्हारे योग्य है ? भोजन करनेके पश्चात् उसके परिपाकके लिए जलका उपयोग करना अर्थात् पोना उचित है, पर भोजनको किये विना ही उसका पीना क्या उचित कहा जा सकता है ॥१७॥

अहो मयाऽज्ञायि मनोज्ञमेतद्कः मदीयं ध्रवि किन्तु नेतः। भवत्कमत्युत्तममित्यतोऽहं भवत्यदो यामि मनः समोहम् ॥१८॥

है महाराय, मैं तो अभी तक यही समभती थी कि इस भूमण्डल पर मेरा यह शरीर ही सबसे अधिक सुन्दर है। किन्तु आज ज्ञात हुआ कि मेरा शरीर सुन्दर नहीं, बल्कि आपका शरीर अति उत्तम है – सर्वश्रेष्ठ सौन्दर्य-युक्त है, अत्वव्य मेरा मन सम्मोहित हो रहा है और मैं आपसे प्रार्थना कर रही हूँ ॥१८॥

अस्या भवानादरमेव कुर्यात्तनुः शुभेयं तव रूपधुर्या । चिप्तोऽपि पङ्को न रुचि जहाति मणिस्तथेयं सहजेन भाति ॥१६॥

आपका यह शुभ शरीर अति रूपवाला है और आप इसका आदर नहीं कर रहे हैं, प्रत्युत तपस्याके द्वारा इसे श्री-विहीन कर रहे हैं। जैसे कीचड़में फेंका गया मिए अपनो सहज कान्तिको नहीं छोड़ता है, उसी प्रकार इस अवस्थामें भी आपका शरीर सहज सौन्दर्यसे शोभित हो रहा है।। १६।।

अकाल एतद् घनवोररूपमात्तं समालोक्य यतीन्द्रभूपः । निम्नोदितेनोरुसमीरखेन समुद्यतो वार्यितुं च्खेन ॥२०॥

धसमयमें भाये हुए इस धनघोर संकटरूप मेघ-समूहको देखकर उसे वह यतीन्द्रराज सुदर्शन वक्ष्यमाण उपदेशरूप प्रवल पत्रनके द्वारा क्षणमात्रमें निवारण करनेके लिए उद्यत हुए ॥२०॥

सौन्दर्यमङ्गे किन्नुपैसि भद्रो घृणास्पदं ताबदिदं महद्रो । चर्मावृतं वस्तुतयोपरिष्टादन्तः पुनः केवलमस्ति विष्टा ॥२१॥

हे भद्रे, इस शरीरमें तू क्या सीन्दर्य देखती है ? यह तो महा घृणाका स्थान है। ऊपरसे यह चर्मसे ग्रावृत होनेके कारणा मुन्दर दिख रहा है, पर वस्तुतः इसके मीतर तो केवल विष्टा ही भरी हुई है ॥२१॥

विनाशि देहं मलपूत्रगेहं वदानि नात्मानमतो मुदेऽहम् । स्वकर्मसत्तावशवर्तिनन्तु सन्तथिदानन्दममुं श्रयन्तु ॥२२॥

हे भोली, यह शरीर क्षण-विनश्वर है, मल-मूत्रका घर है, अतएव मैं कहता हूं कि यह कभी भी आत्माके आनन्दका कारण नहीं हो सकता। और यही कारण है कि सन्तजन इसे चिदानन्द-मयी आत्माके लिए कारागार (जेलखाना) के समान मानते हैं, जिसमें कि अपने कमंकी सत्ताके वश-वर्ती होकर यह जीव बन्धन-बद्ध हुआ दु:ख पाता रहता है।।२२॥

एकोऽस्ति चारुस्तु परस्य सा रुग्दारिद्रचमन्यत्र धनं यथा रक्। इत्येवमालोक्य भवेदमिज्ञः कर्मानुगत्वाय इदप्रतिज्ञः ॥२३॥

इस संसारमें एक नीरोग दीखता है, तो दूसरा रोगी दिखाई देता है। एकके दरिद्रता दृष्टिगोचर होती है, तो दूसरेके अपार धन देखनेमें आता है। संसारकी ऐसो परस्पर विरोधी अवस्थाओं को देखकर ज्ञानी जन कर्मकी परवशता माननेके लिए दृढ़प्रतिज्ञ होते हैं। भावार्थ — संसारकी उक्त विषम दशाएं हो जीव, कर्म और परलोकके अस्तित्वको सिद्ध करती हैं ॥२३॥

बालोऽस्तु करिचत्स्थविरोऽथवा तु न पच्चवातः शमनस्य जातु । ततः सदा चारुतरं विधातुं विवेकिनो हृत्सततं प्रयातु ॥२४॥ कोई बालक हो, श्रयवा कोई वृद्ध हो, यमराजके इसका कभी कोई पक्ष-पात (भेद-भाव) नहीं है, श्रयीत् जब जिसकी श्रायु पूर्णे हो जाती है, तभी वह मृत्युके मुखमें चला जाता है। इसलिए विवेकी जनोंका हृदय सदा श्रात्म-कल्याण करनेके लिए निरन्तर प्रयत्नशील रहता है।।२४॥

महो त्वमहोरिव मार्गशिति प्राप्ता किलास्य प्रगुणप्रणीतिम् । कठोरतामभ्युपगम्य याऽसौ कष्टाय नित्यं ननु देहिराशौ ॥२५॥

है भद्रे, तू श्रद्धि (पर्वत) के समान विषम मार्गवाली श्रवस्थाको प्राप्त हो रही है, जिसकी टेड़ी-मेड़ी कुटिलता और कठोरताको प्राप्त होकर नाना प्राणी नित्य हो कष्ट पाया करते हैं ॥२१॥

अवेहि नित्यं विषयेषु कटं सुखं तदात्मीयगुणं सुदृष्टम् । शुष्कास्थिपुक् स्वाऽऽस्यभवं च रक्तमस्थ्युत्थमेतीति तदेकभक्तः ॥

इन्द्रियोंके विषयोंमें नित्य हो कष्ट है, (उनके सेवनमें रंच-मात्र भी सुख नहीं है,) क्योंकि सुख तो आत्माका गुएा माना गया है। (वह बाह्य विषयोंमें कहाँ प्राप्त हो सकता है।) देखो— सूखो हड्डोको चवानेवाला कुत्ता अपने मुखमेंसे निकले हुए रक्तका स्वाद लेकर उसे हड्डीसे निकला हुआ मानता है। यही दशा उन संसारी जीवोंकी है जो सुखको विषयोंसे उत्पन्न हुमा मानकर रात-दिन उनके सेवनमें अनुरक्त रहते हैं।।२६॥

इस्येवं प्रत्युत विरागिसं समनुभवन्तं स्वात्मनः किणम् । न्यपातयचिमदानीं तल्पे पुनरपि मावियतुं स्मरकल्पे ॥२७॥ इस प्रकार अनुरागके स्थानपर विरागका उपदेश देनेवाले और अपने आत्माके गुराका चिन्तवन करनेवाले उन सुदर्शन मुनिराजको फिर भी काम-वासना युक्त बनानेके लिए उस वेश्याने अपनी काम-तुल्य शय्या पर हठात् पटक लिया (और इस प्रकार कहने लगी।) ॥२७॥

देवदत्तां सुवाणीं सुवित् सेवप ॥ स्थायी ॥ चतुराख्यानेष्वभ्यनुयोक्त्रीं भास्वदङ्गतामिह भावय ॥देवदत्तां०१॥ अनेकान्तरङ्गाध्यलभोक्त्रीं किञ्चिद्वृत्तसुखामाश्रय ॥देवद्तां०२॥ बलिएत्नत्रयमृदृत्तोदिरिणीं नामिभवार्यां सुगुणाश्रय ॥देवद्तां०२॥ भूरानन्दस्येयमितीदं मत्वा मनः सदैनां नय ॥देवद्तां०॥॥

हे सुविज्ञ, इस मधुर-भाषिणी देवदत्ताको जिनवाणीके समान सेवन करो। जिनवाणी जैसे चार प्रकारके अनुयोगों में विभक्त है और सुन्दर द्वादश अंगोंको घारण करती है, उसी प्रकार यह देवदत्ता भी लोगोंको चतुर ग्राख्यानकों में निपुण बना देनेवालो और सुन्दर ग्रंगोंको घारण करनेवाली है। जिनवाणी जैसे भनेकान्त सिद्धान्तकी कि ब्चिद्-कथि प्रकार यह देवदत्ता भी भाष्य लेकर प्रतिपादन करती है, उसी प्रकार यह देवदत्ता भी भनेक द्वारवाले रङ्गस्थलका उपभोग करती है और कुछ गोल मुखको घारण करती है। जिनवाणी जैसे प्रवल एवं मृदुल रवत्रयको घारण करती है, उसी प्रकार यह देवदत्ता भी अपने उदर-भागमें मृदुल तीन बिलयोंको घारण करती है और हे सुगुलोंक ग्राक्षयभूत सुदर्शन, जिनवाणी जैसे कभी भी अभिभव

(पराभव) को नहीं प्राप्त होनेवाले अकाट्य अर्थंका प्रतिपादन करती है, उसी प्रकार यह देवदत्ता भी अपनी नाभिमें अगाव गाम्भीयं रूप अर्थंको घारण करती है। इस प्रकार जैसे जिन-वाणी तुम्हें आनन्दकी देनेवाली है, उसीके समान इस देवदत्ता को भी आनन्दकी देनेवाली मानकर अपने मनको सदा इसमें लाओ और जिनवाणीके समान इसका (मेरा) सेवन करो ॥१-४॥

इह पश्याङ्ग सिद्धशिला भाति ॥ स्थायी ॥ उच्चेस्तनपरिणामवतीयं मृदुधुक्तात्मकताख्याति ॥इह पश्याङ्ग०१ सङ्गच्छन् यत्र महापुरुषः को नाऽनङ्गदशां याति ॥इह पश्याङ्ग०२॥ भूरानन्दरयेयमतोऽन्या काऽस्ति जगति खलु शिवतातिः ॥३॥

हे प्रिय, यदि तुम सिद्धशिला पर पहुँचनेके इच्छुक हो, तो यहां देखो — मेरे शरीरमें यह सिद्धशिला शोभायमान हो रही है। जैसे सिद्धशिला लोकके ग्रग्न भागमें सबसे ऊरर अवस्थित मानी गई है श्रीर जहां पर मुक्त जीव निवास करते हैं, उसी प्रकार मेरे इस शरीरमें ये ग्रित उच्च स्तनमण्डल मृदु मुक्ताफलों-(मोतियों-) वाले हारसे सुशोभित हो रहे हैं। जैसे उस सिद्ध-शिला पर पहुँचनेवाला महापुरुष अनङ्ग (शरीर-रहित) दशाको प्राप्त होता है, वैसे ही मेरे स्तन-मण्डलपर पहुँचनेवाला भाग्य-शाली पुरुष भी अनङ्ग दशा (काम-भाव) को प्राप्त हो जाता है। यतः इस जगत्में यह देवदत्तारूप सिद्धशिला ही प्रदितीय

भानन्दका स्थान है। इसके सिवाय दूसरी श्रीत कोई कल्याग्-परम्परावाली सिद्धशिला नहीं है।।२-३।।

इत्यादिसङ्गीतिपरायणा च सा नाना क्रचेष्टा द्धती नरङ्कवा । कामित्वमापाद्यितुं रसादित ऐच्छत्समालिङ्गन चुम्बनादितः ॥

इस प्रकार श्रृङ्गार-रससे भरे हुए सुन्दर संगीत-गानमें परायण उस देवदत्ता वेश्याने मनुष्यको अपने वशमें करनेवाली नाना कुचेष्टाएँ की और आलिंगन, चुम्बनादिक सरस क्रियाओं से सुदर्शन मुनिराजमें काम-भाव जागृत करनेके लिए प्रयत्न करने लगी।।२८॥

दारूदितप्रतिकृतीङ्गशरीरदेशः पापाणतुल्यहृदयः समभूत्स एषः । यस्मिन्निषत्य विफलत्वमगान्नरे सा तस्या अपाङ्गशरसंहतिरुवशेषा॥

किन्तु देवदत्ताके प्रवल कामोत्पादक प्रयत्नोंके करने पर भी वे सुदशंन मुनिराज काष्ट्र-निर्मित मानव-पुतलेके समान स्तब्धता धारण कर पापाण-नुत्य कठोर हृदयवाले बन गये, जिससे कि उस देवदत्ताके समस्त कटाक्ष-वाणोंका समूह भी उनके शरीर पर गिरकर विफलताको प्राप्त हो रहा था। भावार्थ – सुदर्शन मुनिराजने धपने शरीर और मनका ऐसा नियमन किया कि उस वेश्याकी सभी चेष्टाएँ निष्फल रहीं भौर वे काठके पुतलेके समान निविकार ध्यानस्थ रहे।।२६।।

यात्रदिनत्रयमकारि च मर्त्यरत्नप्रचालितुं समरसात्तकया प्रयतः। किन्त्वेप न व्यचलदित्यनुविस्मयं सा गीतिं जमाविति पुनः कलितप्रशंसा ॥३०॥ इस प्रकार तीन दिन तक उस देवदत्ता वेश्याने पुरुष-शिरोमिश उन सुदर्शन मुनिराजको साम्यमावसे विचलित करने के लिए बहुत प्रयत्न किये, किन्तु वे विचलित नहीं हुए। तब बहु स्रति स्राश्चर्यको प्राप्त होकर उनको प्रशंसा करती हुई इस प्रकार उनके गुगा गाने लगी।।३०।।

## कवालीयो रागः-

जिताचाणामहो धेर्यं महो दृष्ट्वा भवेदारात् ॥ स्थायी ॥ जगिनमत्रे ऽब्जवचेषां मनो विकसति नियतिरेषा । भवति दोषाकरे येषां मुद्रशौवासविस्तारा ॥जिताचाणा०॥१॥ सम्पदि तु मृदुलतां गत्वा पत्रतामेत्यहो तत्त्वात् । विषदि वज्ञायते सन्वाद् वृत्तिरेषाऽस्ति समुदारा ॥जिताचाणा०२॥ जगत्यमृतायमानेभ्यः सदङ्कुरमीचमाश्येभ्यः । स्वयंभूराजते तेभ्यः मुरमिवत्सत्क्रियांवारा ॥जिताचाणा०॥३॥

श्रहो, जितेन्द्रिय पुरुषोंके धैयंको देखकर मुफे इस समय बहुत श्रानन्द हो रहा है, जिसका कि मन जगत्-हितकारी मित्र-रूप सूर्यके देखने पर तो कमलके समान विकसित हो जाता है भौर दोषाकर-चन्द्रके समान दोषोंके भण्डार पुरुषको देखकर जिनका मन मुद्रित हो जाता है, ऐसी जिनकी स्वाभाविक प्रवृत्ति होती है, ये जितेन्द्रिय पुरुष धन्य हैं। ऐसे महापुरुष सम्पत्ति प्राप्त होने पर तो कोमल पत्रोंको धारण करनेवाली मृदु लताके समान तत्त्वतः दूसरोंके साथ नम्नता और परीपकार करनेरूप पात्रताको घारण करते हैं और विपत्ति भ्राने पर धैयँ घारण कर व्रजके समान कठोरताको प्राप्त हो जाते हैं, ऐसी जिनकी भ्रति उदार सात्त्विक प्रवृत्ति होती हैं, वे जितेन्द्रिय पुरुष धन्य हैं। जो जगत्में दुःख-सन्तप्त जनोंके लिए श्रमृतके समान ग्राचरण करनेवाले हैं भ्रीर सदाचार पर सदा हिंड रखनेवाले हैं, ऐसे उन महापुरुषोंका भ्रादर-सत्कार करनेके लिए यह समस्त भूमंडल भी वसन्त ऋतुके समान सदा स्वयं उद्यत रहता है।।१-३।।

इत्येवं पदयोर्दयोदयवतो नृनं पतित्वाऽय सा सम्प्राहाऽऽदरिणी गुणेषु शमिनस्त्वात्मीयनिन्दादशा । स्वामिस्त्वय्यपराद्धमेवमिह यन्मौद्धान्मया साम्प्रतं चन्तव्यं तदहो पुनीत भवता देयं च सक्तामृतम् ॥३१॥

इस प्रकार स्तुति कर और उन परम दयालु एवं प्रशान्त मूर्ति सुदर्शन मुनिराजके चरणोंमें गिरकर उनके गुणोंमें ग्रादर प्रकट करती हुई, तथा ग्रपने दोषोंकी निन्दा करती हुई वह देवदत्ता बोली – हे स्वामिन्, मैं ने मोहके वश होकर ग्रज्ञानसे जो इस समय ग्रापका ग्रपराध किया है, उसे ग्राप क्षमा कीजिए और हे पतित-पावन, उपदेशरूप वचनामृत देकर ग्राप मेरा उद्धार कीजिए ॥३१॥

> सातुक्क्लिमिति श्रुत्वा वचनं पर्णययोषितः । इति सोऽपि पुनः प्राह परिणामसुखाबहम् ॥३२॥

उस देवदत्ता वेश्याके इस प्रकार श्रनुकूल वचन सुनकर सुदर्शन मुनिराजने परिगाम (श्राणामीकाल) में सुख देनेवाले वचन कहे ॥३२॥

फलं सम्पद्यते जन्तोर्निजोपार्जितकर्मणः । दातुं सुखं च दुःखं च कस्मै शक्नोति कः पुमान् ॥३३॥ मुनिराजने कहा – हे देवदत्ते, अपने पूर्वोपाजित कर्मका फल जीवको प्राप्त होता है। अन्यथा किसीको सुख या दुःख देनेके लिए कौन पुरुष समर्थ हो सकता है ?॥३३॥

जन त्रात्ममुखं दृष्ट्वा स्पष्टमस्पष्टमेव वा । तुष्यति द्वेष्टि चाभ्यन्तो निमित्तं प्राप्य दर्पणम् ॥३४॥

देखो-मनुष्य दर्पं गुमें अपने स्वच्छ मुखको देखकर प्रसन्न होता है और मिलन मुखको देखकर दुखी होता है, तो इसमें दर्प गुका क्या दोष है ? इसी प्रकार दर्प गुके समान बाह्य निमित्त कारणको पाकर पुण्यक मंके उदयसे मुख प्राप्त होने पर यह संसारी जीव मुखी होता है और पापक मंके उदयसे दुःख प्राप्त होने पर दुखी होता है, तो इसमें निमित्तकारणका क्या दोष है ? यह तो अपने पुण्य और पापक मंका ही फल है ॥३४॥

कर्तव्यमिति शिष्टस्य निमित्तं नानुतिष्ठतात् ।
न चान्यस्मे भवेजातु दुर्निमित्तं स्वचेष्टया ॥३४॥
इसलिए शिष्ट पुरुषका कर्त्तव्य है कि वह निमित्त कारण को बुरा भला न कहे। हां, भ्रपनी बुरी चेष्टासे वह दूसरेके लिए कदाचित् भी स्वयं दुर्निमित्त न बने ॥३४॥ आत्मने ऽपरीचनानमन्यस्मै नाऽऽचरेत् पुमान् । सम्पत्तति शिरस्येव सूर्यायोचालितं रजः ॥३६॥

धतएव मनुष्यको चाहिए कि अपने लिए जो कार्य अरुचि-कर हो, उसे वह दूसरे के लिए भी आचरण न करे। देखो— सूर्यके लिए उछाली गई घूलि अपने ही शिर पर आकर पड़ती है, उस तक ती वह पहुँचती भी नहीं है।।३६॥

> मनो वचः शरीरं स्वं सर्वस्मै सरलं भजेत् । निरीहत्वमनुष्यायेव्यथाशक्त्यर्तिहानये ॥३७॥

श्रपने मन, वचन श्रीर कायको सबके लिए सरल रखे, श्रमीत् सबके साथ निश्चल सरल व्यवहार करे। तथा आकुलता को दूर करनेके लिए निरीहता (सन्तोषपना) को घारण करे।।३७।।

बाह्यवस्तुनि या वाञ्छा सैपा पीडाऽस्ति वस्तुतः । सम्पद्यते स्वयं जन्तोस्तन्त्रिष्टत्तौ सुखस्यितिः ॥२=॥

जीवकी बाहिरी वस्तुमें जो इच्छा होती है, वस्तुतः वही पीड़ा है। उसे पानेकी इच्छाका नाम दुःख है। उस इच्छा के दूर होने पर जीवको सुखमयी स्थिति स्वयं प्राप्त हो जाती है, उसे पानेके लिए किसी प्रयत्नकी ग्रावश्यकता नहीं होती।।३८॥

तस्योपयोगतो वाञ्छा मोदकस्योपशाम्यति । किञ्चित्कालमतिकम्य द्विगुणत्वमयाश्चति ॥३८॥ श्रज्ञानी जीव इिच्छित वस्तुका उपभोग करके इच्छाको शान्त करना चाहता है, किन्तु कुछ कालके पश्चात् वह इच्छा दुगुनी होकरके श्रा खड़ी होती है। जैसे मिठाई खानेकी इच्छा मोदकके उपभोगसे कुछ देरके लिए उपशान्त हो जाती है, परन्तु थोड़ी देरके बाद ही पुनः श्रन्य पदार्थों के खानेको इच्छा उत्पन्न होकर दु:ख देने लगती है। श्रतः इच्छा की पूर्त्ति करना सुख-प्राप्तिका उपाय नहीं है, किन्तु इच्छाको उत्पन्न नहीं होने देना ही सुखका साधन है।।३६॥

भोगोपभोगतो वाञ्छा भवेत् प्रत्युत दारुणा । विद्याः कि शान्तिमायाति विष्यवाणेन दारुणा ॥४०॥

भोग और उपभोगरूप विषयों के सेवन करनेसे तो इच्छा-रूप ज्वाला और भी अधिक दारुए रूपसे प्रज्वलित होती है। अग्निमें क्षेप्पा की गई लकड़ियों से क्या कभी अग्नि शान्तिको प्राप्त होती है ? ॥४०॥

ततः कुर्यान्महाभाग इच्छाया विनिष्टत्तये । सदाऽज्तन्दोपसम्पन्ये त्यागस्यैवावलम्बतम् ॥४१॥

अतएव सदा आनन्दकी प्राप्तिके लिए महाभागी पुरुष इच्छाकी निवृत्ति करे और त्याग भावका ही आश्रय लेवे ॥४१॥

इच्छानिरोधमेवातः कुर्वंन्ति यतिनायकाः । पादौ येषां प्रणमन्ति देवाश्चतुर्णिकायकाः ॥४२॥ इच्छाके निरोधसे ही सच्चे सुखकी प्राप्ति होती है, इसीलिए बड़े-बड़े योगीश्वर लोग ग्रपनी इच्छाग्रोंका निरोध ही करते हैं। यही कारए। है कि चतुर्निकायके देव ग्राकर उनके चरएोंको नमस्कार करते हैं।।४२।।

मार्यित्वा मनो नित्यं निमृह्णन्तीन्द्रियाणि च । बाह्याडम्बरतोऽतीतास्ते नरा योगिनो मताः ॥४३॥

जो पुरुष अपने चंचल मनका नियंत्रण कर इन्द्रियोंका निग्रह करते हैं भीर बाहिरी भाडम्बरसे रहित रहुते हैं, वे हो पुरुष योगी कहलाते हैं ॥४३॥

ये बाह्यबस्तुषु सुखं प्रतिपादयन्ति तेऽचेहिता वपुषि चात्मधियं श्रयन्ति । हिंसामृषाऽन्यधनदारपरिग्रहेषु सक्ताः सुरापळपरा निपतन्त्यकेषु ॥४४॥

जो लोग बाहिरी वस्तुश्रोंमें सुख बतलाते हैं श्रीर इन्द्रिय-विषयोंसे श्राहत होकर रारीरमें ही श्रात्मबुद्धि करते हैं, तथा जो हिसा, श्रसत्य-संभाषण, पर-धन-हरण, पर-स्त्री-सेवन श्रीर परिग्रहमें श्रासक्त हो रहे हैं, मदिरा श्रीर मांसके सेवनमें संलग्न हैं, वे लोग सुखके स्थान पर दु:खोंका ही प्राप्त होते हैं ॥४४॥

अस्वारथ्यमेतदावन्ना नरकारूयतया नराः । भूगर्भे रोगिणो भूत्वा सन्तापत्रुपयान्त्यमी ॥४५॥ उपर्युक्त पापोंका सेवन करनेवाले लोग इस भूतल पर ही ग्रस्वस्थ होकर ग्रौर रोगो बनकर नरक-जैसे तीव्र सन्तापको प्राप्त होते हैं ॥४५॥

हस्ती स्पर्शनसम्बर्शो अधि वशामासाध सम्बद्ध्यते, मीनोऽसौ वडिशस्य मांसमुपयनमृत्युं समापद्यते । अम्भोजान्तरितोऽलिरेवमधुना दीपे पतङ्गः पतन् । सङ्गीतैकवशङ्गतोऽहिरिन भो तिष्ठेतकरण्डं गतः ॥४६॥

श्रीर भो देखों - संसारमें हाथी स्पर्शनेन्द्रियके वशसे नकली हथिनीके मोह-पाशको प्राप्त होकर सांकलोंसे बांधा जाता है, मछली वंशीमें लगे हुए मांसको खानेकी इच्छासे कांट्रेमें फंसकर मौतको प्राप्त होती है, गन्धका लोलुपी भौरा कमलके भीतर ही बन्द होकर मरणको प्राप्त होता है, रूपके श्राकर्षणसे प्रेरित हुग्रा पतंगा दीप-शिखामें गिरकर जलता है श्रीर संगीत सुननेके वशंगत हुशा सर्प पकड़ा जाकर पिटारेमें पड़ा रहता है ॥४६॥

> एकैकाचवशेनामी विपत्तिं प्राप्तवन्ति चेत् । पञ्चेन्द्रियपराधीनः पुमाँस्तत्र किमुच्यताम् ॥४७॥

जब ये हाथी श्रादि जीव एक-एक इन्द्रियके वश होकर उक्त प्रकारकी विपत्तियोंको प्राप्त होते हैं, तब उन पांचों ही इन्द्रियोंके पराधीन हुग्रा पुरुष कौन-कौनसी विपत्तियोंको नहीं प्राप्त होगा, यह क्या कहा जाय ॥४७॥ ततो जितेन्द्रियत्वेन पापष्टतिपरान्ध्रखः ।
सुखमालभतां चित्तधारकः परमात्मिनि ॥४८॥
इसलिए पापरूप प्रवृत्तियोसे परान्धुख रहनेवाला मनुष्य जितेन्द्रिय बनकर ग्रीर परमात्मामें चित्त लगाकर सुखको प्राप्त करता हैं ॥४५॥

श्रद्धो मोहस्य माहात्म्यं जनोऽयं यहशङ्कतः । पश्यक्तिप न भूभागे तत्त्वार्थं प्रतिपद्यते ॥४६॥ श्रद्धो, यह मोहका हो माहात्म्य है कि जिसके वश हुया यह जीव संसारमें सत्यार्थं मागंको देखता हुया भी उसे स्वीकार नहीं करता है श्रीर विपरीत मागंको स्वीकार कर दुःखोंको भोगता है ॥४६॥

अङ्गे ऽङ्गिभावमासाय सुद्धुरत्र विषयते ।
श्रेलुष् इव रङ्गे ऽसौ न विश्रामं प्रपद्यते ॥५०॥
इस संसारमें अज्ञ प्राएगि शरीरमें हो जीवपनेकी कल्पना
करके वार-वार विपत्तियोंको प्राप्त होता है। जैसे रगभूमि पर
अभिनय करनेवाला अभिनेता नये-नये स्वांग धारएग कर विश्राम
को नहीं पाता है ॥५०॥

अनेकजन्मबद्धुले मर्त्यभावोऽतिरुर्लभः । खदिरादिसमाकीर्थे चन्दनद्गमबद्धने ॥५१॥ अनेक प्रकारके जन्म और योनियोवाले इस संसार्मे मनुष्यपना पाना अति दुलंग है, जैसे कि खैर, बबूल आबि धनेक बृक्षोंसे व्याप्त बनमें चन्दन बुक्षका मिलना अति कठिन है ॥४१॥ भाग्यतस्तमधीयानी विषयानस्याति यः । चिन्तामणि चिषत्येष काकोड्डायनःतवे ॥५२॥

भाग्यसे ऐसे अति दुर्लभ मनुष्य-भवको पा कर जो मनुष्य विषयोंके पीछे दौड़ता है, वह ठीक उस पुरुषके सदृश है, जो अति दुर्लभ चिन्तामिण रत्नको पाकर उसे काक उड़ानेके लिए फॅक देता है।।४२॥

> स्व र्थस्येयं पराकाष्टा जिह्वालाम्पट्यपुष्टये । अन्यस्य जीवनमसौ संहरेनमानवो भवन् ॥५३॥

स्वार्थकी यह चरम सीमा है कि अपने जिह्नाकी लम्पटता को पुष्ट करनेके लिए यह मानव हो करके भी अन्य प्राणिके जीवनका संहार करे और दानव बने। भावार्थ जो अपनी जीभ के स्वादके लिए दूसरे जीवको मारकर उसका मांस खाते हैं, वे मनुष्य होकरके भी राक्षस हैं।। १३।।

> जीवो मृतिं न हि कदाण्युपयाति तत्त्वात् प्राणाः प्रणाशम्युपयान्ति यथेति कृत्वा । कर्वा प्रमाद्यति यतः प्रतिभाति हिंसा पापं पुनर्थिद्धतो जगते न किंसा ॥५४॥

यद्यपि तात्त्विक दृष्टिसे जीव कभी भी मरणको नहीं प्राप्त होता है, तथापि मारनेवाले पुरुषके द्वारा शरीर-संहारके साथ उसके द्रव्य प्राण् विनाशको प्राप्त होते हैं ग्रौर दूसरेके प्राणोंका वियोग करते समय यतः हिंसक मनुष्य कषायके ग्रावेश होनेके कारण प्रमाद-युक्त होता है, अतः उस समय हिंसा स्पष्ट प्रति-भासित होती है, फिर यह हिंसा जगत्के लिए क्या पापको नहीं उत्पन्न करती है ॥५४॥

भावार्थ - यद्यपि चेतन ग्रात्मा ग्रमर है, तथापि शरीर-के घातके साथ प्राएोंका विनाश होता है। मरनेवाले के शस्त्र-घात-जित्त पीड़ा होती है ग्रौर मारनेवाले के परिएाम संबलेश-युक्त होते हैं, ग्रतः द्रव्य ग्रौर भाव दोनों प्रकारकी हिंसा जहां पर हो, वहां पर पापका बन्ध नियमसे होगा।

> अशनं तु भवेद् द्रे न नाम श्रोतुमईति । पिशितस्य द्याधीनमानसो ज्ञानवानसौ ॥४४॥

मांसके खानेकी बात तो बहुत दूर है, ज्ञानवान् दयालु चित्तवाला मनुष्य तो मांसका नाम भी नहीं सुनना चाहता ॥ ११॥

> सन्धानं च नवनीतमगालितजलं सदा । पत्रशाकं च वर्षासु नाऽऽहर्तव्यं द्यावता ॥५६॥

इसी प्रकार दयालु पुरुषको सर्व प्रकारके भवार मुरब्बे, मक्खन, अगालित, जल और वर्षा ऋतुमें पत्रवाले शाक भी नहीं खाना चाहिए, क्योंकि इन सबके खानेमें अपरिमित त्रस जीवों की हिंसा होती है ॥ ४६॥

फलं वटादे भेहुजन्तुकन्तु दयालयो निश्यशनं त्यजन्तु । चर्मोपसृष्टं च रसोदकादि विचारभाजा विश्वना न्यगादि ॥५७॥ दयालु जनोंको वड़, पीपल, गूलर, अंजीर, पिलबन आदि भनेक जन्तुवाले फल नहीं खाना चाहिए। तथा उन्हें रात्रिमें भोजन करनेका त्याग भी करना चाहिए। चमड़ेमें रखे हुए तैल, घृत ग्रादि रसवाले पदार्थ ग्रोर जल ग्रादि भी नहीं खाता-पीना चाहिए, ऐसा सबँ प्राणियोंके कल्याणका विचार करनेवाले सर्वज्ञदेवने कहा है।।५७।।

श्चन्नेन नायु इँदलेन साकमामं पयो दध्यपि चाविपाकम् । थृत्कानुयोगेन यतोञ्च जन्तृत्पत्तिं सुधीनां धिपणाः श्रयन्तु ॥५८॥

चना, मूँग, उडद आदि द्विदलवाले अन्नके साथ अग्नि पर विना पका कच्चा दूध, दही और छांछ भी नहीं खाना चाहिए, क्योंकि इन वस्तुआंका खाने पर थूकके संयोगसे तुरन्त वस जीवों की उत्पत्ति हो जाती है, यह बात बुद्धिमानोंको बुद्धि-पूर्वक स्वोकार करना चाहिए।।५६।।

> चौद्रं किलाजुद्रमना मनुष्यः किन्नु सञ्चरेत् । भङ्गा-तमाजु-मुलफादिषु व्यसनितां हरेत् ॥५६॥

विचार-शील मनुष्य क्या मद्य मांसकी कोटिवाले मधुको खायेगा? कभी नहीं। तथा उसे भांग, तमाखु, सुलफा, गांजा ग्रादि नशीली वस्तुग्रोंके सेवन करनेके व्यसनका भी त्याग करना चाहिए।।१६।।

भावार्थ - विचारशील मनुष्यको उपर्युक्त सभी अभक्ष्य, अनुपसेव्य, अनिष्ट, त्रस-बहुल एवं अनन्त स्थावर कायवाले पदार्थों के खानेका त्याग करना चाहिए, यहो जिते द्रियताकी पहिली सीढो या शर्त है। गुणप्रसक्त्याऽतिथये विभज्य सद्त्रमातृप्ति तथोपभुज्य । हितं हृदा स्वेतरयोर्विचार्य तिष्ठेत्सदाचारपरः सदाण्डर्यः ॥६०॥

गुराोंमें अनुराग-पूर्वंक प्रसन्नता व्यक्त करते हुए अतिथिको शुद्ध भोजन कराकर स्वयं भोजन करे। तथा सदा ही अपने और दूसरेका हृदयसे हित विचार कर आर्थ पुरुषको सदाचारमें तत्वर रहना चाहिए॥६०॥

भावार्थं - अन्तदीपक रूपसे प्रन्थकारने इस श्लोकमें अतिथि-संविभागव्रतका उल्लेख किया है, जिससे उनका अभिप्राय यह है कि इसी प्रकार विचारशील श्रावकको इसके पूर्ववर्ती ग्यारह व्रतोंको विधिवत् सदा पालन करना चाहिए। यह जितेन्द्रिय श्रावककी दूसरो सीढ़ी या प्रतिमा है।

मध्ये दिनं प्रातरिवाथ सार्वं यावच्छरीरं ततुनाननायम् । स्मरेदिदानीं परमात्मनस्तु सदैव यन्मङ्गलकारि वस्तु ॥६१॥

प्रातःकालके समान दिनके मध्यभागमें और सायंकाल सदा ही परमात्माका स्मरण करे। यह परमात्म-पुरा-स्मरण ही जीव का वास्तविक मंगल करनेवाला है। इस के कार तीनों सन्ध्याओं में भगवान्का स्मरण जब तक शरीर जीवित रहे तब तक करते रहना चाहिए।।६१।।

भावार्थं - जीवन-पर्यन्त त्रिकाल सामायिक करना यह श्रावककी तीसरी सीढ़ी है। कुर्यात्युनः पर्शण तूपवासं निजेन्द्रियाणां विजयी सदा सन् । कुतोऽपि कुर्याच मनःप्रवृत्तिमयोग्यदेशे प्रशमकेवृत्तिः ॥६२॥

श्राष्टमी श्रीर चतुर्दशी पर्वके दिन श्रपनी इन्द्रियोंको जीतते हुए सदा ही उपवास करना चाहिए श्रीर उस दिन परम प्रशम भावको धारणा श्रपने मनकी प्रवृत्तिको किसी भी श्रयोग्य देशमें कभी नहीं जाने देना चाहिए ॥६२॥

भावार्थ - प्रत्येक पर्वके दिन यथाविधि उपवास करे। यह श्रावककी चौथी सोढ़ी है।

या खलु लोके फलर्जजातिजीवननिर्वहगाय विभाति । यावनाग्निपकतां याति तावन्नहि संयमि अश्नाति ॥६३॥

जीवन-निर्वाहके लिए लोकमें जो भी फल ग्रौर पत्र जाति की वनस्पति ग्रावश्यक प्रतीत होती है, वह जब तक ग्रग्निसे नहीं पकाई जाती है, तब तक संयमी मनुष्य उसे नहीं खाता है ॥६३॥

भावार्थं - सिवत्ता वस्तुको ग्रग्नि पर पकाकर ग्रवित्त करके खाना ग्रौर सिवत्त वस्तुके सेवनका त्याग करना, यह जितेन्द्रियता को पांचवों सीढ़ो है।

एकाशनत्वमभ्यस्येद् द्वचरानोऽह्नि सदा भवन् । मानवत्वप्रपादाय न निराचरतां वजेत ॥६४॥ छठी सीढोवाला जितेन्द्रिय पुरुष दिनमें दो वारसे अधिक स्नान-पान न करे और एक वार स्नानेका अभ्यास करे। तथा मानवताको धारण कर निशाचरताको न प्राप्त हो, अर्थात् राजि-भोजनका त्याग करे, राजिमें स्नाकर निशाचर (राक्षस और नक्तचर) न वने ॥६४॥

समस्तमष्युक्भतु सम्ब्यवायं वाञ्छेन्मनागात्मनि चेदवायम् । अक्षेपु सर्वेष्वपि दर्षकारीदमेव येनापि मनो विकारि ॥६५॥

यदि विवेकशील मनुष्य आत्मामें मनको कुछ कालके लिए भी लगाना चाहता है, तो वह सर्व प्रकारके वाम-सेवनका त्याग कर देवे। क्योंकि इस काम-सेवनसे विकारको प्राप्त हुग्रा मन सर्व ही इन्द्रियोंके विषयोंमें स्वच्छन्द प्रवृत्ति करनेवाला हो जाता है। यह जितेन्द्रियताकी सातवीं सीटी है। १६४।।

चेदिन्द्रियाणां च हदो न दक्षिः कृतो वहिर्वस्तुषु संप्रक्लृप्तिः । यतो भवेदातमगुणात्पस्त्र प्रयोगिता संयमिनेयमत्र ॥६६॥

यदि हृदयमें इन्द्रियोंके विषय-सेवनका दर्प न रहा, अर्थात् ब्रह्मवर्यको धारण कर लेनेसे इन्द्रिय-विषयों पर नियंत्रण पा लिया, तो फिर बाहिरी धन, धान्यादि वस्तुधोंमें संकल्प या मुच्छा रहना कैसे संभव है ? और जब बाहिरी वस्तुधोंके संवय में मुच्छा न रहेगी, तब बह उन्हें और भी संचय करनेके लिए खेती-व्यापार आदि के धारम्भ-समारम्भ क्यों करेगा। इस प्रकार ब्रह्मवारी मनुष्य धागे वढ़ कर धारम्भ-उद्योगका त्याग कर

भ्रपने भ्रात्मिक गुर्गोंकी प्राप्तिके उद्योगमें तत्पर होता हैं। संयमी मनुष्यका आत्म-गुर्ग-प्राप्तिकी भ्रोर उपयुक्त एवं उद्युक्त होना ही जितेन्द्रियताकी भ्राठवीं सीढ़ी है।।६६॥

मदीयत्वं न चाङ्गे ऽपि किं पुनर्वाद्यवस्तुषु । इत्येवमनुसन्धानो धनादिषु विरज्यताम् ॥६७॥

जब मेरे इस शरीरमें भी मेरी आत्माका कुछ तत्त्व नहीं है, तब फिर बाहिरी धनादि पदार्थोमें तो मेरा हो हो क्या सकता है ? इस प्रकारसे विचार करनेवाले जितेन्द्रिय पुरुषको पूर्वी-पाजित धनादिकमें भो विरक्तिभाव धारण करना चाहिए अर्थात् उनका त्याग करे। यह श्रावकको नवीं सीढ़ी है।।६७।।

मनोऽपि यस्य नो जातु संसारोचितवर्त्मनि । समयं सोऽभिसन्दध्यात्परमं परमात्मनि ॥६=॥

जिस जितेन्द्रिय मनुष्यका मन संसारके मार्गमें कदाचित् भी नहीं लग रहा है, वह दूसरोंको भी संसारिक कार्यों के करनेमें ग्रयनो अनुमति नहीं देता है धौर ग्रयना सारा समय वह परमात्मामें लगाकर परम तत्त्वका चिन्तन करता है। यह जितेन्द्रियताको दशवी सीढो है।।६८।।

श्रनुद्दिष्टां चरेद् श्रुक्तिं यावन्युक्तिं न सम्भजेत् । स्वाचारसिद्धये यस्य न चित्तं लोकवर्त्मनि ॥६८॥

उपर्युक्त प्रकारसे दश सीढियोंपर चढ़ा हुआ जितेन्द्रिय पुरुष जब यावज्जीवनके लिए अनुहिष्ट भोजनको ग्रहण करता है, अर्थात् अपने लिए बनाये गये भोजनको लेनेका त्यागी बन जाता है भीर अपने आचारकी सिद्धिके लिए अपने चित्तको लोक-मार्ग में नहीं लगाता है, तब बह उद्दिष्ट त्यागरूप ग्यारहवीं सीढी पर अवस्थित जानना चाहिए ॥६६॥

अहिंसनं मूलमहो वृषस्य साम्यं पुनः स्कन्धमवैमि तस्य । सद्गुक्तिनस्तेयममेथुनञ्जापरिग्रहत्वं विटपप्रपञ्जाः ॥७०॥ सदा पडावरयककौतुकस्य शीलानि पत्रत्वप्रशन्ति यस्य । धर्मास्यकल्पद्र वृरोऽभ्युदारः श्रीमान् स जीयात्समितिप्रसारः॥

हे भद्रे, घर्म रूप वृक्षकी ग्रहिमा जड़ है, साम्य भाव उसका स्कन्य (पेड़ी या तना ) है। तथा सत्य-संभाषणा, स्तेय-वर्जन, मंथुन-परिहार ग्रीर ग्रपरिग्रहपना ये उस धर्म रूपो वृक्षकी चार शाखाएँ हैं, छह ग्रावश्यक जिसके फल हैं, शीलव्रत जिसके पत्र हैं ग्रीर ईया, भाषा ग्रादि समितियां जिसकी छायारूप है। ऐसा यह श्रोमान् परम उदार घर्म रूप कल्पवृक्ष सदा जयवत्त रहे।।७०-७१।।

देहं बदेत्स्वं वहिरात्मनामाऽन्तरात्मतामेति विवेकधामा । विभिन्न देहात्परमात्मतत्वं प्राप्नोति सद्योऽस्तकळङ्कपत्वम् ॥७२॥

श्रात्मा तीन प्रकारकी होती हैं - वहिरात्मा, श्रन्तरात्मा श्रीर परमात्मा । इनमेंसे बहिरात्मा तो देहको ही अपनी श्रात्मा कहता है । विवेकवान पुरुष शरीरसे भिन्न चैतन्यवामको अपनी श्रात्मा मानता है । जो श्रन्तरात्मा बनकर देहसे भिन्न निकालंक सत्, चिद् और आनन्दरूप परमात्माका ध्यान करता है, वह स्वयं शुद्ध बनकर परमात्मतत्त्वको प्रात होता है, अर्थात् परमात्मा बन जाता है ॥७२॥

> आत्माऽनात्मपरिज्ञानसहितस्य सम्रुत्सवः । धर्मरत्नस्य सम्भूयादुपलम्मः सम्रुत् स वः ॥७३॥

इस प्रकार आतमा और धनातमा (पुद्गल) के यथायं परिज्ञानसे सहित धर्मरूप रतनका प्रकाश लाभ आप लोगोंको प्रमोद-वर्धक होवे, यह मेरा शुभाशीर्वाद है ॥७३॥

इत्येवं वचनेन मार्दववता मोहोऽस्तभावं गतः,

यद्धद्गारुडिनः सुमन्त्रवशतः सर्पस्य दुर्पो हतः । अपर्यात्वं सम समेति परयलखना दासीसमेतान्वितः स्वर्णत्वं रसयोगतोऽत्र लभते लोहस्य लेखा यतः ॥७८॥

इस प्रकार सुदर्शन मुनिराजके सुक्तोमल वचनोंसे उस देवदत्ता वेश्याका मोह नष्ट हो गया, जैसे कि गारुडी (सर्प-विद्या जाननेवाले) के सुमंत्रके वशसे सर्पका दर्प नष्ट हो जाता है। पुनः दासी-समेत उस वाराञ्जना देवदत्ता ने उन्हीं सुदर्शन मुनिराज से श्राधिकाके वत घारण किये। सो ठीक हो है, क्योंकि इस जगत् में लोहेकी शलाका भी रसायनके योगसे सुवर्ण पनेको प्राप्त हो जाती है।।७४।।

> श्रेतावासे पुनर्गत्वा सुदर्शनतहामुनिः । कायोत्सर्गं दघाराऽसावात्मध्यानपरायणः ॥७४॥

तत्पश्चात् उन सुदर्शन महामुनिनै स्मशानमें जाकर कायोत्सर्गको घारण किया और आत्म-ध्यानमें निमग्न हो गये।।७४॥

> ध्यानारूहमपुं दृष्ट्वा व्यन्तरी महिवीचरी । उपसर्गप्रपारब्धवती कर्तुनिहासती ॥७६॥ आगता देवसंयोगादिहरन्ती निजेच्छ्या । गतिरोधवशेनासावेतस्योगिर रोपणा ॥७७॥

रानी अभयमती मर कर व्यन्तरी देवी हुई थी। वह देव-संयोगसे अपनी इच्छानुसार विहार करती हुई इसी स्मशानके ऊपरसे जा रही थी। अकस्मात् विमानके गति-रोध हो जानेसे उसने नीचेकी भ्रोर देखा और ध्यानारूढ़ सुदर्शनको देखकर अत्यन्त कुपित हो उस दुराचारिएगोने उनके ऊपर उपसर्ग करना प्रारम्भ कर दिया॥७६-७७॥

रे दुष्टाऽभयमत्याख्यां विद्धि मां नृपयोषितम् । यस्याः साधारखी वाञ्छा पूरिता न त्वया समयात् ॥७=॥

वह व्यन्तरी रोषसे बोली-रे दुष्ट, जिसकी साधारए सी इच्छा तूने अभिमानसे पूर्ण नहीं की थी, मैं वही अभयमती नामकी राजरानी हैं, इस बातको अच्छी तरह समक्त ले ॥७८॥

पश्य मां देवताभृय रूपान्त्पासकाधिप । त्विममां शोचनीयास्थामाप्तो नैव्दुर्थयोगतः ॥७६॥ हे श्रावक-शिरोमिण, मुक्ते देख, मैं देवता बनकर ग्रानन्द कर रही हूँ ग्रौर तू निष्ठुर व्यवहारके कारण इस शोचनीय ग्रवस्थाको प्राप्त हुपा है ॥७६॥

> कस्यापि प्रार्थनां कश्चिद्दित्येवमवहेलयेत् । मनुष्यतामवाप्तश्चेद्यथा त्वं जगतीतले ॥=०॥

इस भूतल पर कोई भी जीव किसी भी जीव की प्रार्थना का इस प्रकार तिरस्कार नहीं करता, जैसा कि तूने मनुष्यपना पाकर मेरी प्रार्थनाका तिरस्कार किया है ॥ द ।।।

हे तान्त्रिक तदा तु त्वं कृतवान् भूपमात्मसात् । वदाद्य का दशा ते स्थानमदीयकस्योगतः ॥=१॥

हे तांत्रिक, उस समय तो तूने अपनी तंत्र-विद्यासे राजा को अपने अनुकूल बना लिया (सो बच गया)। अब बोल, आज मेरे हाथसे तेरी क्या दशा होतो है ॥ ६१॥

> इत्यादिनि॰हरवचाः कृतवत्यनेक-रूपं प्रविव्नमिति तस्य च वर्णने कः । द्वः समस्तु परिचिन्तनभावतस्तु यञ्जायते हृदयकम्पनकारि वस्तु ॥=२॥

इत्यादि प्रकारसे निष्ठुर वचनोंको कहनेवाली उस यक्षिएगी ने जो मनेक घोर विध्न, उपद्रव सुदर्शन सुनिराजके ऊपर किये, उन्हें वर्णन करनेके लिए कौन समर्थ हो सकता है। उनके तो चिन्तवन मात्रसे ही अच्छे घोर-वोरोंका भी हृदय कम्यन करने लगता है ॥ दश।

श्रात्मन्येशऽऽत्मनाऽऽत्मानं चिन्तयतोऽस्य धोमतः । न जातुचिद्भृद्धच्यस्तत्कृतोपद्रवे पुनः ॥=३॥

किन्तु अपनी आत्मामें अपनी आत्माके द्वारा अपनी आत्माका ही चिन्तवन करनेवाले इन महाबुद्धिमान् सुदर्शन मुनिराजका उपयोग उस यक्षिग्गीके द्वारा किये जाने वाले उपद्रवकी ओर रंचमात्र भी नहीं गया ॥५३॥

त्यक्त्वा देहगतस्नेहमात्मन्येकान्ततो रतः । वभृवास्य ततो नांशमग्रं रागादयः क्रमात् ॥=४॥

उस देवी-कृत उपसर्गके समय वे सुदर्शन मुनिराज देह-सम्बन्धी स्नेहको छोड़कर एकाग्र हो अपनी ग्रात्मामें निरत हो गये, जिससे कि ग्रविशष्ट रहे हुए सूक्ष्म रागादिक भाव भी कम से नाशको प्राप्त हो गये।। प्रशा

भावार्य - मुदर्शन मुनिराजने उस उपसर्ग-दशामें ही क्षपक श्रेगी पर चढ़कर मोह श्रादिक घातिया कर्मोंका नाश कर दिया।

निःशेषतो मस्ते नन्टे नैमेल्यमधिगच्छति । आदर्श इव तस्यात्मन्यखिलं विम्वितं जगत् ॥८४॥ इस प्रकार भाव-मलके निःशेषरूपसे नष्ट हो जाने पर वे परम निर्मलताको प्राप्त हुए, अर्थात् केवलशानको प्राप्तकर बरहन्त परमेष्ठी बन गये। उस समय उनकी झात्मामें दर्प एके समान समस्त जगत् प्रतिबिम्बित होने लगा ॥ दश।

नदीपो गुणरत्नानां जगतामेकदीपकः । स्तुताञ्जनतयाऽधीतः स निरञ्जनतामधात् ॥=६॥

पुनः गुएारूप रत्नोंके सागर, तीनों जगत्के एक मात्र दीपक, भीर सर्व लोगोंके द्वारा आराधना करने योग्य वे सुदर्शन जिनेन्द्र निरंजन दशाको प्राप्त हुए, भर्थात् पुनः शेष चारों स्रघातिया कर्मोंका भी क्षयकर उन्होंने मोक्ष प्राप्त किया ॥ ६६॥

मानवः प्रपठेदेनं सुदर्शनसमुद्गमम् । येनाऽऽत्मनि स्वयं यायात्सुदर्शनसमुद्गमम् ॥=७॥

जो मानव सुदर्शनके सिद्धि-सौभाग्य हप उदयको प्रकट करनेवाले इस सुदर्शनोदयको पढ़ेगा, वह अपनी आत्मामें सम्य-ग्दरानके उदयको स्वयं ही प्राप्त होगा ॥ ६७॥

प्रशमधर गणशरण जय मदनमदहरण । परमपद्पथकथन मम च परमथमथन ॥<=॥

हे प्रशमभावके घारक, हे मुनिगएको शरए देनेवाले, हे काम-मदके हरनेवाले, हे परम पदके उपदेशक, धौर मेरे पापों के मथन करनेवाले हे सुदर्शन भगवन्, धाप सदा जयवन्त रहें ॥६६॥

परमागमलम्बेन नवेन सन्नयं लप । यन्न सन्नर मङ्गं मां नयेदिति न मे मतिः ॥८८॥ हे नरोत्तम सुदर्शन भगवन्, परमागमके अवलम्बनसे नव्य भव्य उपदेशके द्वारा मुभे सन्मार्ग दिखाओ, आपका वह सदुपदेश ही मुभे सुख सम्पादन न करेगा, ऐसी मेरो मित नहीं है, प्रत्युत मुभे अवश्य ही सुख प्राप्त करावेगा, ऐसा मेरा हें विश्वय है ॥ इ.॥

वन्दे तमेव सततं विलसत्तमाल-रङ्गं शारीरगतरङ्गधरं चकार। लब्ध्वा हि मङ्कनकनाशक एषकश्च चके भुवः स वशिनां पणमाप मे सः। ६०॥

जिनके शरीरका रंग तमालपत्रके समान श्याम है और अंगके रंग समान काला सर्प ही जिनका चरण-चिह्न है, जो जितेन्द्रिय पुरुषोंमें मुख्य माने गये हैं ऐसे श्री पाश्वेनाय भगवान् हमारे पापोंके नाश करनेवाले हों ।।६०।।

भृतमात्रहितः पातु राजीमितपितः स वः । महिमा यस्य भो भावा ललामा मारदूरगः ॥६१॥ कृपालतातः आरब्धं तस्येदं मम कौतुकम् । मञ्जुले भवतां कएठेऽस्तु तमां श्रीकरं परम् ॥६२॥

हे भव्यजीवो, प्राणिमात्रके हित करनेवाले वे राजुल-पति श्रीनेमिनाथ भगवान् तुम सब लोगोंकी रक्षा करें, जिनकी ललाम (सुन्दर) यशोमहिमा भी कामकी बांधासे हमें दूर रखती है। उनको कृपारूप लतासे रचित यह मेरा पुष्परूप निबन्ध श्राप लोगोंके सुन्दर कण्ठमें परम शोभाको बढ़ाता हुआ विराजमान रहे ।।६१-१२।।

विशेष — इन दोनों श्लोकोंके ग्राठों चरणोंके प्रारम्भिक एक-एक ग्रक्षरके मिलाने पर 'भूरामल-कृतमस्तु' वाक्य बनता हैं, जिसका ग्रर्थ यह है कि 'यह सुदर्शनोदय भूरामल-रचित' है।

वीरोक्तशुभतत्त्वार्थलोचनेनाय वत्तरे । प्रत्यादहं समाप्तोमि सुदर्शनमहोदयम् ॥६३॥

श्रीवीरभगवान्-द्वारा प्रतिपादित शुभ सप्त तत्त्वार्थं रूप नेत्रसे ग्राज इस वीरिनर्वाण २४७० संवत्सरमें मैं बड़े पुण्योदयसे इस सुदर्शनके महोदयको प्रकट करनेवाले सुदर्शनोदयको समाप्त कर रहा हूँ ॥६३॥

भावार्थ - 'अंकानां वामतो गितः' इस नियमके अनुसार शुभपदसे शून्य (०) तत्त्वपदसे सात (७) ग्रर्थपदसे नौ (६) ग्रौर लोचनपदसे दो (२) का अंक ग्रहण करने पर वोरिनवाण संवत् २४७० में इस ग्रन्थकी रचना हुई।

श्रीमान् श्रेष्ठिचतुर्भुजः स सुषुवे भूरामलेत्याह्नयं वाणीभूषणवर्णिनं घृतवरी देवी च यं धीचयम् । तेनेदं रचितं सुदर्शनधनीशानोदयं राजतां यावद्भानुविध्दयो भवभृतां भद्रं दिशच्छ्रीमताम् ॥६४॥ राणोली (राजस्थान) में श्रीमान् सेठ चतुर्भुजजो हुए । उनकी धमंपत्नी श्रीमती घृतवरीदेवी थीं । उनसे श्रीमान् वाणी- भूष्णा, बालब्रह्मचरी पं० भूरामलजी हुए — जो वर्तमानमें मुनि ज्ञानसार रके नामसे प्रसिद्ध हैं। उनके द्वारा रचित यह मुदर्श-नोदय काव्य जब तक संसारमें सूर्य और चन्द्रका उदय होता रहे, तब तक ग्राप सब श्रीमानोंका कल्याण करता हुआ पठन-पाठनके रूपसे विराजमान रहे।

इस प्रकार सुदर्शन मुनिराजके मोक्ष-गमनका वर्णन करने वाला यह नवां सर्ग समाप्त हुमा ।



# मंगल-कामना

संस्रुतिरसको निस्सारा कदलीव किल दुराधारा ॥स्थायी॥
स्वार्थत एव समस्तो लोकः परिणमति च परमतुकूलौकः ।
सोऽन्यया तु विषुख इहाऽऽरात्मं मृतिरसको निस्तारा ॥१॥
जलबुद्दुद्वजीवन मेतत्सन्ध्येव तनोरिष मृदुलेतः ।
तिक्षेद्रिव तरला धनदारा संसृतिर तको निस्तारा ॥२॥
यत्र भीयते गीतं प्रातः मध्याह्वे रोदन मेवातः ।
परिणमनिथयो ह्यविकारात्सं सृतिरसको निस्तारा ॥३॥

# दृष्ट्वा सदैतादृशीमेतां भूरागरुषोः किष्ठत सचेताः । परमात्मनि तत्त्वविच राःसंसृतिरसकी निस्सारा ॥४॥

यह संसार केलेके स्तम्भके समान निःसार है, इसका कोई मूळ आधार नहीं है। संसारके सब छोग अपने स्वार्थसे ही दूसरोंके साथ अनुकूछ परिणमन करते हैं और स्वार्थ सिद्ध हो जाने पर वे विमुख हो जाते हैं, अतः यह संसार असार ही है। यह मनुष्यका जीवन जळ के वबूलेके समान क्षण-भंगुर है, शरीरकी सुन्दरता भी सन्ध्याकाछीन छाछिमाके समान क्षण-स्थायी है और ये स्त्री, पुत्र, धन, मकान आदि के सम्बन्ध तो विजछीके समान क्षणिक हैं, अतएव यह संसार वास्तवमें असार ही है। जहां पर प्रातःकाछ गीत गाते हुए देखते हैं, वहीं मध्याहमें रोना पीटना दिखाई देता है। यह संसार ही परिवर्तद-शीछ है, अतः निस्सार है। संसारके ऐसे विनश्वर स्वरूप को देखकर सचेत मनुष्य किसीमें राग और किसीमें होप क्यों करें ? अर्थान् उन्हें किसी पर भी राग या होप नहीं करना चाहिए। किन्तु तत्त्वका विचार करते हुए परमात्मामें उनके स्वरूप-विन्तवनमें छगना चाहिए, क्योंकि इस असार संसारमें एक परमात्माका भजन-चिन्तवन ही सारहूप है ॥१-४॥



# परिशिष्ट

सुदर्शनोदयके पंचम सर्गमें ग्रन्थकारने प्रभाती, पूजन, स्तवन ग्रादिके रूपमें भगवद्-भक्तिका बहुत ही भाव-पूर्ण वर्णन ग्रनेक प्रकारके राग-रागिरणीवाले छन्दोंमें किया है, जिसका ग्रसली रसास्वादन तो संस्कृतज्ञ पाठक ही करेंगे। परन्तु जो संस्कृतज्ञ नहीं हैं, उन लोगोंको लक्ष्यमें रखकर इस प्रकरणका हिन्दी पद्यानुवाद भी भक्ति-वश मैंने किया, जो यहां पर दिया जा रहा है।

#### ( 8 )

पंचम सर्गके प्रारम्भमें पृष्ठ ८० पर आई हुई संस्कृतप्रमातीका हिन्दी पद्यानुवाद —
प्रहो प्रभात हुआ हे भाई, भव-भय-हर जिन-भास्करसे,
पाप-प्राया भगी निशा प्रव, इस शुभ मारत-भूतलसे।
तारे भी प्रव दृष्टि न प्राते, सित द्युति चन्द्र पलायनसे,
कायरता त्यों दृष्टि न प्राती, ज्यों श्वेताङ्गी जानेसे।। प्रहों।।
नभवरका संवार हुआ प्रव, ज्यों नभ-यान चले नमसे,
विष्र समादर कर नीचका, पूजन कर हरकी जलसे॥ ग्रहों।।
आमेरिक मन प्रव भी मैंले, दिखें सुमन प्रालसे जैसे,
'भूरा' भूकी शान्ति-हेतु प्रव, लगन लगा ले जिन-पदसे।। प्रहों।।

## ( 7 )

पृष्ठ =१ पर आये 'आगच्छता' इत्यादि संस्कृत गीत का हिन्दी पद्यानुवाद -

ग्रामो भाई चलो चलें ग्रव, श्रीजिनवरकी पूजनको ।
ग्रात्म-स्पूर्ति करानेवाली, देखें हगसे जिन-छिवको ॥ टेक, १ ॥
जल चन्दन तन्दुल पुष्पादिक, ले करमें सब द्रव्यिनको ।
श्रीजिनवरकी कर पूजा हम, सफल करें निज जीवनको ॥टेक,२॥
किल-मल-धावन, ग्रितिशय पावन, लेकर गन्धोदकको ।
शिर पर धारण करें, हरें सब पाप, कहें क्या फिर तुमको ॥टेक,३॥
यह मस्तक जिन-पदमें रखकर, पावन करें ग्ररे, इसको ।
उत्तम-पद-सम्प्राति-हेतु यह, निश्चय ही कहते तुमको ॥ टेक, ४ ॥
थोड़ा बहुत बने जो कुछ भी, सद्-गुर्ण-गान करो, मनको—
'भूरा' सद्-गुर्णमयी बना लो, देव-भजन कर जीवनको ॥ टेक,४ ॥

## ( ३ )

पृष्ठ ⊏२ पर आये 'भो सखि जिनवरमुद्रां' इत्यादि संस्कृत गीतका हिन्दी पद्यानुवाद —

हे सिख, जिनवर-मुद्रा देखो, जातें सफल नयन हो जांय, राग-रोवसे रहित दिगम्बर, शान्त मूर्त्ति मम मनको भाय। जुलना भूतल पर निहं जिसको, दर्शन होवें भाग्य-वशाय॥ टेक, १॥ पहिले किया राज्य-शासन है, जगको जग-सुख-मागं दिखाय। नासा-दृष्टि रखे अब शिवका, भोग-योग-अन्तर बतलाय॥ टेक, २॥ पद्मासन-संस्थित यह मुद्रा, सोहै कर पर कर हि घराय।

निज बल-सम्मुख सब बल निष्फल, सबको यह सन्देश सुनाय।। ३।।

यदि तुम शान्ति चाहते भाई, भजो इसे श्रव सन्निचि श्राय।

'भूरा' जाको देय जलाञ्जलि, भजो इसे श्रव मन बच काय।।टेंक, ४।।

## ( 8 )

पृष्ठ = ४-=५ पर आये 'कदा समयः स' इत्यादि संस्कृत गीतका हिन्दी पद्यानुवाद -

कब वह समय भ्राय भगवन्, तुव पद-पूजनका ॥ टेक ॥ कनक कलशमें भर गंगा-जल, श्रति उमंगसों त्याय, धार देत जिन-मुद्रा ग्रागे, कर्म-कलंक बहाय ॥ टेक, १ ॥ मलयागिर चन्दनको चिस कर, केशर कर्प्र मिलाय ॥ टेक, २ ॥ मलयागिर चन्दनको चिस कर, केशर कर्प्र मिलाय ॥ टेक, २ ॥ मुक्ताफल-सम उज्जवल तन्दुल, लाकर पुञ्ज चढ़ाय ॥ टेक ३ ॥ कमल केतको पारिजातके, बहुविध कुमुम चढ़ाय ॥ टेक ३ ॥ कमल केतको पारिजातके, बहुविध कुमुम चढ़ाय ॥ टेक, ४ ॥ पट्रसमयी दिव्य व्यञ्जनसे स्वर्ण-थाल भर लाय ॥ टेक, ४ ॥ पट्रसमयी दिव्य व्यञ्जनसे स्वर्ण-थाल भर लाय ॥ टेक, ४ ॥ धृत कर्प्र और मिण्मय यह, दोपक ज्योति जलाय ॥ टेक, ६ ॥ कुक्तानुह सम्मुत्र मैं अरप्, जातें क्षुधा रोग नश जाय ॥ टेक, ६ ॥ धृत कर्प्र और मिण्मय यह, दोपक ज्योति जलाय ॥ टेक, ६ ॥ कुक्णागुरु चन्दन कप्र-मय, धूप सुगन्ध जलाय ॥ टेक, ६ ॥ कुक्णागुरु चन्दन कप्र-मय, धूप सुगन्ध जलाय ॥ टेक, ७ ॥

श्राम नरंगो केला ग्रादिक, बहुविब फल मंगवाय।
करूं समर्पित उच्च भावसे, हरूं विफलता, शिव-फल पाय ॥टेक, द॥
जल चन्दन तन्दुल पुष्पादिक, ग्राठों द्रव्य मिलाय।
पूजा करके श्रीजिन-पदकी, पाऊं मुक्ति महामुख दाय॥ टेक, ६॥
इस विधि पूजन कर जिनवरकी, कर्म-कलक नशाय।
'भूरा' मुखी होंय सब जगके, शान्ति स्नूपम पाय॥ टेक, १०॥

## ( 4)

पृष्ठ =७-== पर आये 'तप देवांत्रिसेवां' इत्यादि संस्कृत गीतका हिन्दी पद्यानुवाद -

तेरे चरणोंकी सेवामें ग्राया जी, जिन कर्त्तव्य मैंने निभाया जी ॥टेक॥
ग्रथ-हरणो, सुख-कारिणी, चेव्टा तुव सज्ज्ञान;
दुखियाकी विनती सुनो, हे जिन कृपा-निधान ।
करो तृप्ति संक्लेश-हर स्वामिन्, तेरे चरणोंको० १॥
ज्याने क्या पाथा नहीं, इच्छित वर भगवान्,
सुक्त ग्रभागिकी वारि है, हे सद्-गुण-सन्धान ।
क्या ग्रव भी पाऊँ नहीं, मैं श्रभीव्ट वर-दान ॥ तेरे चरणोंकी० २॥
सेये जगमें देव बहु, हे सज्ज्योतिर्धाम,
तुम तारोंमें सूर्यं ज्यों, हे निव्काम ललाम ।
अन्तस्तम नहिं हर सक्, ग्रौर देव वेकाम ॥ तेरे चरणोंकी० ३॥
वे सब निज यश गावते दीखें सदा जिनेश,
स्वावलम्ब उपदेश कर, तुम हो शान्त सुवेश ।
तुव शिक्षा ईक्षा-परा, साँचे तुम्हीं महेश ॥ तेरे चरणोंकी० ४॥

श्रव भगवन्, तुम ही शरण्, तारण् तरण् महान्, वीतराग सर्वज्ञ हो, घारक केवलज्ञान । 'भूरा' आयो शरणमें, लाज राख भगवान् ॥ तेरे चरणोंकी० ५ ॥

( & )

पृष्ठ दद - दह पर आये 'जिनप परियामो मोदं' इत्यादि संस्कृत गीतका हिन्दी पद्मानुबाद - जिनवर, पाय प्रमोद देख तुव मुख ग्राभाको । टेका। ज्यों निर्धन वनिता लख निधानको अति प्रमुदित होती । ज्यों चिर-क्षुधित मनुजको खुशियां सरस ग्रशन लखके होती ॥टेका। ज्यों घन-गर्जन सुनत मोर गएा, नचें मधुर बोली वोलें । शान्तिमयी लख चन्द्रकला ज्यों, मत्त चकोर-नयन डोलें ॥टेक,२॥ त्यों जिन, तुव मुख ग्राभा लख मम, ग्रहो हर्षका छोर नहीं । 'भूरा' निश्च-दिन यहो चाहता, हिन्द न जावे ग्रीर कहीं ॥टेक,३॥

( 9 )

पृष्ठ ८६ पर आये 'अयि जिनव०' इत्यादि संस्कृत गीतका हिन्दी पद्यानुवाद -

है जिनवर, छिन तेरी सुन्दर ग्रितिनिर्मल भावोंवाली। काम-ग्रिश्नि किसको न जलावे, करके सबको मतवाली ॥१॥ हरि-हरादि भय-भीत होय सब, जिनवर, बने शस्त्र-भारी। अपन वसन सब कोई चाहें, सबके धन तृष्णा भारी॥ २॥ तुमने भगवन्, काम जलाया, भूख प्यासकी व्याधि हरी, राग देवसे रहित हुए हो, वीतरागता अंग भरी॥ ३॥ 'भूरा' यह भी आश करत है, कब मैं तुमसा बन जाऊं ? राग रोषसे रहित, निरंजन, बन अविनाशी पद पाऊं ॥ ४॥

( 5 )

पृष्ठ ६०-६१ पर आये 'छ्रविरिविकल्रह्मा' इत्यादि संस्कृत गीतका हिन्दी पद्यानुवाद — वसनाभरण-विभूषित जगकी देव-मूर्तियां दीखें, उन्हें देख जग जन भो वैसो हो विभावना सीखें। वीतरागता दिखे न उनमें, और नहीं वे शम-धारो, सहज सुरूपा जिनमुद्रा यह, रक्षा करे हमारी ॥१॥

> जिन-मुद्रामें लेश नहीं है, श्रहो किसी भो दूषणका, मञ्जुल सुन्दर सहज शान्त है, काम नहीं श्राभूषणका। तीन भुवनको शान्ति-दायिनो, सहज शान्तिकी श्रवतारी, सहज सुरूपा जिनमुद्रा यह, रक्षा करे हमारी॥ २॥

जहां वंबना हो लक्ष्मोकी, तुम्हें देख दासी बन जाय, जग-वैभव सब फीके दोखें, जगकी माया-मोह पलाय। जाऊं शरण उसी जिन-छिविकी, जो लगती सबको प्यारी, सहज सुरूपा जिन-मुद्रा यह, रक्षा करे हमारी।। ३।।

जिसके दर्शनसे जग-जनकी, सब ग्राकुलता मिट जावे, ऋद्धि-सिद्धिसे हो भर-पूरित, भ्रौ कुलीन पदको पावे । 'भूरा' की प्रभु ग्ररज यही है, दूर होय विपदा सारी, सहज सुरूपा जिनमुद्रा यह, रक्षा करे हमारी ॥ ४ ॥

# स्रोकानुकमिणका

| श्लोक चरण                 | áa   | श्लोक चरण                   | ãa. |
|---------------------------|------|-----------------------------|-----|
| [अ]                       |      | अनेकधान्यार्थकृत-           | 2   |
| श्रकाल एतद्वनघोररूप-      | १६७  | अनेकान्तर ङ्गस्थल भोक्त्रीं | 200 |
| ग्रघहरणी सुखपूरणी         | 59   | अन्तःसमासाद्य पुनर्जेगाद    | १६५ |
| श्रङ्गोकृता अप्यमुना      | 9    | श्रानेन नाचुद्विदलेन        | १८३ |
| ग्रङ्गेऽङ्गिभावमासाद्य    | 250  | अन्योन्यानुगुणैकमानस-       | 30  |
| श्रजानुभविनं दृष्टुं      | ६३   | ग्रपवर्गस्य विरोवकारिएी     |     |
| श्रतिथिसत्कृति कृत्वा     | 378  | अभयमतीत्यभिवाऽभूद्          | 20  |
| धथ कदापि वसन्त-           | 47   | अभयमती सा श्रीमती           | १२३ |
| श्रथ प्रभाते कृतमञ्जला    | २८   | ग्रमिलपितं वरमाप्तवान्      | 50  |
| ग्रथ सागरदत्तसंज्ञिनः     | ४६   | ग्रभीष्टसिद्धेः सुतरामुपायः | 838 |
| ग्रथोत्तमो वैश्यकुलावतंसः | २३   | अभ्यच्यार्ह तमायान्तं       | 53  |
| अधरमिन्द्रपुरं विवरं      | 25   | श्रयि जिनप तेच्छवि-         | 58  |
| अनल्यतूलोदिततल्प-         | २५   | अरे राम रेऽहं हता           | 858 |
| धनीतिमत्यत्र जनः          | 20   | अर्घाङ्गिन्या त्वया साधै    | 844 |
| अनु इंदरां चरेद् भुक्ति   | 2519 | अवलोकयितुं तदा घनो          | 84  |
| धनु भावि मुनित्वसूत्रले   | ×2   | अवागमिष्यमेवं चे-           | £X  |
| ग्रनेकजन्मबहुले           | 250  | श्रवेहि नित्यं विषयेषु      | १६६ |

| श्लोकानुक्रमिएका ]           |     |                          | 20%  |
|------------------------------|-----|--------------------------|------|
| ग्रशनं तु भवेद दूरे          | १५२ | श्रात्माऽनात्मपरिज्ञान-  | १८६  |
| ग्रसा हसेन तत्रापि           | 205 | भात्मनेऽपरोचमान-         | १७६  |
| म्रस्ति सुदर्शनतरुगा         | १०६ | श्रात्मन्येवाऽऽत्मना     | 983  |
| ग्रस्तं गता भास्वतः सत्ता    | १२७ | ग्राम्नं नारंग पनसं वा   | 54   |
| ग्रस्याः क ग्रास्तां प्रिय   | 32  | बास्तां मद्विषये देवि    | 205  |
| ग्रस्या भवान्नादरमेव         | १६७ | [ ]                      | 200  |
| ग्रस्वास्थ्यमेतदापन्ना       | १७५ |                          |      |
| श्र (स्मिन्निदानी मजडेऽपि    | 3   | इच्छानिरोधमेवातः         | १७७  |
| ग्रहिंसनं मूलमहो वृषस्य      | १५५ | इति तचिन्तनेनैवा-        | 3 %  |
| ग्रहो किलाऽऽश्लेषि मनो       | y,o | इत्यतः प्रत्युवाचापि     | 200  |
|                              |     | इत्यस्योपरि सञ्जगाद      | 388  |
| ग्रहो गिरेर्गह्वरमेव         | १६१ | इत्यादिकामोदयकु-         | १३०  |
| ग्रहो मोहस्य माहात्म्यं      | 250 | इत्यादिनिष्ठुरवचाः       | 238  |
| ग्रहो प्रभातो जातो भातो      |     | इत्यादिसङ्गोतिपरायसा     | १७२  |
| ग्रहो ममासिः प्रतिपक्षनार्श  |     | इत्युक्तमाचारवरं दधानः   | १६३  |
| श्रहो मयाऽज्ञायि मनोज्ञ-     | १६६ | इत्युक्ताऽय गता चेटो     | 83   |
| ग्रहो महाभाग तवेयमार्या      | ३५  | इत्युपेक्षितसंसारो       | १४३  |
| ग्रहो विद्यालता सज्जनेः      | 805 | इत्येवमत्युग्रतपः        | १६४  |
| ग्रहो विधायिनः किन्न         | 03  | इत्येवमुक्तवा समर-       | 38   |
| ग्रहो सुशाखिना तेन           | 205 | इत्येवं पदयोर्दयोदय-     | \$08 |
| [आ]                          |     | इत्येवं प्रत्युतविरागिणं | 338  |
| म्राकर्षताऽब्जं च सहस्रपत्रं | 33  | इत्येवं बहुशः स्तुत्वा   | 388  |
| ग्रागच्छताऽऽगच्छत            | 58  | इत्येवं वचनेन मार्दव-    | 3=8  |
| द्यागता दैवसंयोगाद           | 039 | इत्येवं वचसा जात-        | 25   |

| २०६                           |            | [ सुवर्शनोदय               |     |
|-------------------------------|------------|----------------------------|-----|
| इयं भूराश्रिताऽस्त्यभितः      | 885        | एवं प्रस्फुटमुक्तावि       | 113 |
| इह परयाङ्ग सिद्धशिला          | १७१        | एवं रसनया राज्या           | 308 |
| इहोदयोऽभूदुदरस्य यावत्        | 80         | एवं विचित्तयन् गत्वा       | 844 |
| [3]                           |            | एदंविघपूजाविवानतो          | 51  |
| <b>उ</b> क्तवत्येवमेतिस्मन्   | K3         | एवं समागत्य निवेदिती-      | 88€ |
| <b>उचितामुक्तिमप्याप्त्वा</b> | 880        | एवं सुमन्त्रवचसा भुवि      | 23  |
| उच्चैस्तनपरिगामवतीयं          | १७१        | [ 事 ]                      |     |
| उत्तमाङ्गमिति सुदेवपदयोः      | = 2        | कञ्चनकलशे निर्मलजल-        | 58  |
| उत्तमाङ्गं सुवंशस्य           | <b>Ę</b> ₹ | कटुमत्वेत्युदवमत्सा        | 88% |
| उदरक्ष <b>ण्</b> देशसम्भुवा   | 88         | कदा समय स समाया-           | 28  |
| उद्यानयानजं वृत्तं            | 280        | कमलानि च कुन्दस्य          | 58  |
| उद्योतयन्तोऽपि परार्थ-        | 90         | करिराडिव पूरयन्मही-        | 88  |
| चपतिष्ठामि द्वारि             | 823        | करी पलाशप्रकरी तु          | 23  |
| उपदेशविधानं यतोऽदः            | १२३        | कत्त्वियमिति शिष्टस्य      | १७४ |
| उपसंहत्य च करणग्रामं          | १२६        | कल इति कल एवाऽगतो          | १७६ |
| उमामवाप्य महादेवोऽपि          | 823        | कवेभवेदेव तमोधुनाना        | 8   |
| [ए]                           |            | कस्य करेऽसिररे रिति        | 32  |
| एकान्ततोऽसाबुपयोगकाल-         | १६६        |                            | 939 |
| एकाशनत्वमभ्यस्येद्            | १५४        |                            | 20% |
| एककाक्षवशेनामी                | 308        | कापीव वापी सरसा            | २६  |
| एकोऽस्ति चारुस्तु परस्य       | १६न        | कालोपयोगेन हि मांसवृद्धी १ | ₹19 |
| एवमनन्तधर्मता विलसति          | ११५        | किन्तु परोपरोधकरणेन १      | 20  |
| एवमुक्तप्रकारेगा-             | १२४        | किन्न चकोरहशोः             | 46  |

| किन्तु भूरागस्य भूयाद       | 288  | कौतुकपरिपूर्णंतया याऽसं     | 1 202 |
|-----------------------------|------|-----------------------------|-------|
| किमिति भिएत्वा सद्गुए।      | - 57 | कौमुदमपि यामि तु ते         | 838   |
| किमु शकंरिले वससि           | 230  | कौमुदं तु परं तस्मिन्       | 229   |
| किं दुष्फला वा सुफला        | 30   | क्षराभूरास्तां न स्वप्ने    | 232   |
| कि प्रजल्पामि भो भद्रे      | १२२  | क्षरगादुदीरयन्नेवं          | 33    |
| कुचावतिश्यामल-              | 88   | क्षेमप्रश्नानन्तरं ब्रूहि   | 40    |
| कुची स्वकीयी विवृती         | 838  | क्षौद्रं किलाक्षुद्रमनुष्यः |       |
| कुतः कारणतो जाता            | ४६   |                             | १८३   |
| कृतः स्यात्पारणा तस्याः     | १२४  | [祖]                         |       |
| कुर्यात्पुनः पर्वेगाि       | १५४  | खगभावस्य च पुनः             | 50    |
| कुलदीपयश:प्रकाशिते          | 80   | [ग]                         |       |
| कुशलसद्भावनोऽम्बुधिवत्      | 48   | गजपादेनाध्वनि मृत्वा        | १५६   |
| कुशेशयाभ्यस्तशया            | 25   | गिरमर्थयुतामिव स्थितां      | ४७    |
| कृपांकुराः सन्तु सतां       | 8    | गुराप्रसक्त्याऽतिथये        | १८४   |
| कृतान् प्रहारान् समुदीक्ष्य | 888  | गुरुपदयोर्मदयोगं            | १२६   |
| कृतापराधाविव बढहस्तौ        | 33   | गुरुमाप्य स वै क्षमाघरं     | X0    |
| कृपालतात आरब्धं             | 838  | गोदोहनाम्भोभरए।दि-          | 90    |
| कृष्णागुरुचन्दन-            | 54   | ग्रामान् पवित्राप्सरसो      | 3     |
| के किकुलं तु लपत्यति-       | 32   | [ च ]                       |       |
| केयं केनान्विताऽनेन         | 20%  | घनघोरसन्तमसगात्री           | १२७   |
| केशपूरकं कोमलकुटिलं         | 233  | [ च ]                       |       |
| केशान्धकारीह शिर-           | 33   | चतुर्देशात्मकतया            | 207   |
| कोटिल्यमेतत्खलु चाप-        | 20   | चतुर्दंश्यष्टमी चापि        | १२५   |
| नगर्वनमतास्य नान-           |      |                             |       |

| श्लोकानुक्रमिएका ]         |       |                        | 308   |
|----------------------------|-------|------------------------|-------|
| यक्त्वा देहगतस्तेह-        | 538   | घरैव शय्या गगनं        | १६१   |
| वमेकदा विन्ध्यगिरेः        | 45    | धर्मस्तु घारयन् विश्वं | €8    |
| [द]                        |       | धात्रीवाहननामा राजा    | 38    |
| ा बदितप्रतिकृतीःङ्ग-       | १७२   | ध्यानारूढममुं हष्ट्वा  | 380   |
| शसस्यास्ति सदाज्ञस्या-     | 220   | [ न ]                  |       |
| शसी समासाद्य च             | १६०   | न कमेतेतरत्तल्पं       | (919  |
| दिग्ध्रममेति न वेति        | १२७   | नदीयो गुरगरत्नानां     | \$83  |
| दोघोंऽहिनीलः किल           | २७    | न हक् खलु दोषमायाता    | 88=   |
| देवदत्तां सुवाराीं सुवित्  | 200   | नमदाचरणं कृत्वा        | 65    |
| देही देहस्वरूपं स्वं       | ६४    | नयन्तमन्तं निखिलोत्करं | 30    |
| देहं वदेत्स्वं बहिरात्मनाम | 1 255 | नरोत्तमवीनता यस्मान्न  | १४८   |
| हुव्ट: सुरानोकहको          | 39    | न स विलापी न मुद्रापी  | १४७   |
| हष्ट्राऽवाचि महाशयासि      | 358   | न हि परतल्पमेति स      | 8 6 % |
| हष्ट्रा सदैताहशीमेतां      | 33    | नाऽऽमासमापक्षमुता-     | १६३   |
| हष्ट्वैनमधुनाऽऽदशं         | 53    | नासादृष्टिरथप्रलम्बित- | 358   |
| द्रुतमाप्य रुदन्नथाम्बया   | 42    | निजयतिरस्तु तरां सति   | 288   |
| द्युतिदीप्तिमताङ्गजन्मना   | 38    | निभृतं स शिवश्रिया     | 40    |
| द्विजवर्गे निष्कियतां      | १२७   | निम्नगेव सरसत्वमुपेता  | 35    |
| द्विज्ञह्वतातीतगुरणो       | २३    | निधूमसप्ताचिरिवान्त-   | 35    |
| द्वीपस्य यस्य प्रथितं      | ×     | निर्वारिमीनमित-        | 880   |
| [ध]                        |       | निशम्येत्यगदद्राज्ञी   | १०६   |
| घरातु घरणीभूषण-            | 83    | निशम्येदं महीशस्य      | 580   |
| धरा पुरान्यैहररीकृता       | 243   | नि:शेषतो मले नष्टे     | 538   |

| 280                                                                                                                                                                                                  |                                           | [ सुदर्शनोदय                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| निशाशशाङ्क इवाय- निशीक्षमारा। भगवत् नृराडास्तां विलम्बेन नेदमनुसन्दधानोऽयं [ प ] पक्षकक्षमिति कस्य                                                                                                   | 78<br>30<br>8<br>4<br>5<br>5<br>5         | पापप्राया निशा पलाया- ६० पिता पुत्रत्वमायाति ६१ पुत्रलकेन ममात्मनो १२३ पुत्रलमुत्तलमित्यय कृत्वा १२० पुराण्यास्त्रं बहु हण्टवन्तः २ पुरा तु राज्यमितो भुवः ६३ पुण्राऽऽशास्तु किला- १३१                                                                       |  |
| पद्धाः (ङ्गस्पा चलु प्रत्र<br>पाण्डताऽऽह किलेनस्य<br>पण्डिते कि गदःयेवं<br>पतिरिति परदेशं यदि<br>पदे पदे पावनपत्त्रलानि<br>पयोमुचो गर्जनमेव<br>परपुष्टा विप्रवराः<br>परमागमपारगामिना<br>परमागमलम्बेन | 25 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5    | प्रत्यप्रहोत्सापि तमात्म- १६१ प्रत्याव्रजन्ताम्थ जम्पती प्रत्याव्रजन्ताम्थ जम्पती प्रत्युक्तया शनैरास्य १०६ प्रभवति कथा परेण ११६ प्रमन्यतां चेत्परलोकसत्ता १६६ प्रमदाश्रुमिराष्त्रतो ४६ प्रमदाश्रुमिराष्त्रतो ४६ प्रशस्तं वचनं ब्रूयाद् ४६ प्रशमधर गणशरणा १६ |  |
| परमारामे पिकरव<br>पराभिजिद् भूपति-<br>परिपातुमपारयंश्च<br>परिवृद्धिमितोदरा<br>परोपकरसां पुण्याय<br>पलाशिता किंशुक एव<br>पवित्ररूपामृतपूर्यांकुल्या<br>पत्य मा देवताभूय                               | १०१<br>१४<br>४६<br>४२<br>१३२<br>३६<br>१६० | प्राकाशि यावतु १३। प्राग्धाश्चर भवांस्तु मां १३। प्रातःसमापितसमाधि- प्रार्थयन्तीं प्रवेशाय १३। प्रेतावासे पुनर्गत्वा [फ] फलं बटादेबंडुजन्तुक                                                                                                                 |  |

| श्लोकानुक्रमिएका ]                                                                                                                            |                                        |                                                                                                                            | 288                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| फलं सम्पद्यते जन्ती-<br>[ब]<br>बभावथो स्वातिशयो<br>बभी समुद्रोऽप्यजडा-                                                                        | १७४<br>३६<br>२४                        | भूतात्मकमङ्गं भूतलके<br>भूतः समुद्भूतिमदं<br>भूमण्डलोन्नतगुर्गादिव<br>भूयात्कस्य न मोदाय                                   | १३२<br>१६४<br>६०<br>६०                 |
| बलिरत्नत्रयमृदुलोदिरिग्गीं<br>बले: पुर वेचि सदैव<br>बाला द्रुपदभूपतेः<br>बालोऽस्तु कश्चित्                                                    | \$60<br>\$8<br>\$\$8<br>\$\$8<br>\$\$8 | भूयात्मुतो मेरुरिवातिबीन<br>भूराकुलतायाः सम्भूयात्<br>भूराख्याता फलवत्ताया<br>भूरागस्य न वा रोषस्य<br>भूराज्ञः किमभूदेकस्य | \$ 35<br>\$ 57<br>\$ 67<br>56<br>\$ 88 |
| बाह्यवस्तुनि या वाञ्छा [ भ ] भवत्यार्जपतं वह्नचुप- भद्रे त्वमद्रेरिव भवति प्रकृतिः समीक्ष-                                                    | ७५<br>१६६<br>१५३                       | भूरानन्दमयीयं सकला<br>भूरानन्दस्य यथाविवि<br>भूरानन्दस्येयमतोऽन्या<br>भूरानन्दस्येयमितीदं                                  | १००<br>१४६<br>१७१<br>१७०               |
| भवान्धुपात्यिङ्गिहितैषिणः<br>भवान्धुसम्पातिजनैकबन्धः<br>भवास्तरस्तारियतुं प्रवृत्तः<br>भिक्षेव वृत्तिः करमेव पात्रं<br>भिक्षिती तस्य भिक्षस्य | ४<br>२<br>३६<br>१६१<br>७२              | भूरायामस्य प्रागाना- भूरास्तामिह जातुनि- भूरास्तां चन्द्रमसस्तमसो भागोपभोगतो वाञ्छा भोजने भुक्तोज्भिते                     | \$58<br>\$60<br>\$87                   |
| भाग्यतस्तमधीयानो भास्वानासनमासाद्या- भुवस्तु तस्मिह्नपनोप- भुवि देवा बहुशः स्तुताः भूतमात्रहितः पातु                                          | \$28<br>\$2<br>\$2<br>\$2<br>\$2       | भो भो में मानसस्फीति-<br>भो भो विभो कौतुकपूर्ण-<br>भो सिंख जिनवरमुद्रां<br>[ म ]<br>मित्रिजनस्येव प्रवित्ररूपा             | 24<br>24<br>42<br>4X                   |

| मत्तोऽप्यवित्तविधिरेष      | 198   | मुक्तामया एव जनाइचा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 23  |
|----------------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| मदीयत्वं न चाङ्गेऽपि       | 2=19  | मुदाऽऽदाय भेकोऽम्बुज- १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3.8 |
| मदीयं मांसलं देहं          | १३४   | मुदिन्दिरामञ्जलदीय-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ×   |
| मद्क्तिरेषा भवतोः          | 34    | मुनिराह निशम्येदं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 55  |
| मधुरेग समं तेन             | 308   | -F- C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 30  |
| मध्येदिनं प्रातरिवाथ       | १८४   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 38  |
| मनाङ् न भूपेन कृतो         | 888   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5   |
| मनोऽपि यस्य नो जातु        | 259   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 32  |
| मनो मे भुवि हरन्तं         | 83    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४६  |
| मनोरमाधिपत्वेन             | 888   | Contract of the Contract of th | 3   |
| मनोवचनकायैजिनपूजां         | १५६   | मोदकं सगरोदक सिव ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| मनोवच:शरीरं स्वं           | १७६   | मोहादहो पश्यति बाह्य- १४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| मस्त्सखममुं मत्वा          | 53    | [4]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| मलयगिरेश्चत्दनमथ           | 58    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| महामन्त्रप्रभावेगा         | ७२    | यतिरिवासकी समरसङ्गतः १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3   |
| महिषीमेकदोद्धतुँ           | ७२    | यत्र गीयते गीतं प्रातः १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| महिषो श्रुत्वा रहस्यस्फुटि |       | यत्र मनाङ् न कला- १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 4   |
| मानवः प्रपठेदेनं           | \$38  | यत्र वस्त्रना भवेद्रमायाः ६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| माया महितीयं मोहिनी        | 8 X 3 | यः की गाति समर्घमितीदं ११८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| मारियत्वा मनो नित्यं       | १७५   | यदद्य वाऽऽलापि जिनार्च- ४७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| मालेव या शीलसुगन्ध-        |       | यदा त्वया श्रीपथतः समुद्रा- ४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
|                            | 70    | यदादिहष्टाः समदृष्टसारा- ३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |
| मा हिस्यात्सर्व भूतानी-    | 1919  | यदा सुदर्शन दर्शनं १३१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| मुक्तोपमतन्दुलदल-          | 58    | यद्यसि शान्तिसिमच्छकः भरे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
|                            |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |

| श्लोकानुक्रमिएका ]                         |      |                              | ₹१₹ |
|--------------------------------------------|------|------------------------------|-----|
| यद्वा निशाहःस्थितिवद्                      | १४२  | [ ਰ ]                        |     |
| यस्या दर्शनमपि सुदुलंभं                    | 830  | लताजातिरुपयाति               | 200 |
| यस्मिन् पुमांसः सुरसार्थ-                  | 22   | लतेव मृद्री मृदुपलवा         | 24  |
| या खलु लोके फलदल-                          | 25%  | ललिततमपह्नवप्राया            | 203 |
| या तुसा तु सङ्गीविता                       | 888  | लसति सुमनसामेष               | 800 |
| यामवाप्य पुरुषोत्तमः                       | 823  | लोके लोक: स्वार्थभावेन       | 840 |
| यावि्दनत्रयमकारि                           | १७२  | [4]                          |     |
| युवतां समवाप्य बाल्यतः                     | XX   | विशिक्-पणः श्रीधर-           | 24  |
| युवभावमुपेत्य मानितं                       | xx   | वनविचरणतो दु:खिनी            | ११२ |
| ये बाह्यवस्तुषु सुखं                       | १७५  | वन्दे तमेव सततं              | 838 |
|                                            |      | सुधासिक्तमिवातिगौरं          | 88  |
| [ ₹ ]                                      |      | वरं त्वतः करं प्राप्य        | 23  |
|                                            | ξX   | वसनाभरणैरादरणीयाः            | 60  |
| रज्यमानोऽत इत्यत्र                         | ५२   | वसनेभ्यश्च तिलाञ्जल-         | 208 |
| रतिराहित्यमद्यासीत्                        | 20   | वस्तुतस्तु मदमात्सर्याद्या-  | 278 |
| रतिरिव रूपवती या                           | 3 1  | वस्त्रेगाऽऽच्छाद्य निर्माप्य | 822 |
| रत्नत्रयाराधनकारिएा                        | 7 15 | वागुत्तमा कर्मकलङ्कजेतु-     | 8   |
| रहिस तां युवित महिमानत                     | 52   | वागेव कौमुदी साधु            | ६६  |
| रागरोषरहिता सती                            | 88   | वाञ्छति वसनं स च             | 32  |
| रागं च रोगं च विजित्य                      | 205  | वासीं तदा पीनपुनीति-         | 838 |
| राज्ञी प्राह किलाभागि-                     | १४६  | वारा वस्त्राणि लोकानां       | 92  |
| राइयाः किल स्वार्थ-                        | 808  | वार्ताऽप्यदृष्टश्रुतपूर्विका | 3 8 |
| रामाजन इवाऽऽरामः<br>रे दुष्टाऽभयमत्याख्यां | 039  | व।बिन्दुरेति खलु शुक्तिषु    | 66  |

#### [ सुदर्शनोदय 388 जिरसा सार्ध च स्वयमेनः १५६ विवारजाते स्विदनेकरूपे १४५ विचारसारे भुवनेऽपि शिवायन इत्यतः ख्यातः १०३ श्वलंकवस्त्र प्रतिपद्यमाना १५६ विज्ञो न सम्यत्तिषु 8 7 8 शुद्धसर्पिषः कर्पूरस्या-विध्तांपृलि उत्थितः क्षरां ५१ विनताङ्गजवर्धमानता श्मशानतो नग्नतया 838 श्रीजिनगन्बोदकं विनाशि देहं मलमूत्रगेहं १६८ 52 विपत्रमेतस्य यथा करीर १६४ २२,४३,६१, श्रीमान् श्रेष्ठिचतुर्भुजः ७६,६६, विरम विरम भो स्वामिनि ११२ विदवं सूदर्शनमयं विबभूव १०६ 239,038 विहाय साऽरं विहरन्तमेव श्रीवासुपूज्यस्य शिवाप्ति- १७ बीरप्रभुः स्वीयसुबुद्धिनावा श्रीश्रेष्ठिवक्त्रेन्द्रपद बहन् वीरोक्त शुभतत्वार्थ-×38 श्रुतमश्रुतपूर्वमिद तु 200 वेश्याया बालक-282 श्रुतारामे तु तारा मे 203 व्याप्नोति वप्रशिखरैः 8= श्रुत्वेति यतिराजस्य ७इ व्युत्पन्नमानितत्वेन [ 4 ] श षड्रसमयनानाव्यञ्जन-58 शरीरमेतन्मलमूत्रक्ण्डं 238 षोडशयामितीदं 225 शवभूरात्मवता वितता 220 [ स ] शशकृतसिहाकषंगा-220 सकलङ्कः पृषदङ्करः 383 शशिना सुविकासिना शाटकं चोत्तरीयं च 83 50 सखा तेऽप्यभवत् शाहीव समभूदेषा सग्रन्थितां निष्फल-198 शालेन बढ च विशाल- ११ सङ्गच्छन् यत्र महापुरुषः १७१

| श्लोकानुक्रमिएका ]     |     |                          | 388  |
|------------------------|-----|--------------------------|------|
| सञ्चिदानन्दमात्मानं    | ६६  | सानुकूलिमति श्रुत्वा     | १७४  |
| सत्यमेवोपयुङ्जाना      | ७४  | साऽमेरिकादिकस्य तु       | 50   |
| सदा पडावश्यककौतुकस्य   | 255 | सा रोमाञ्चनतस्त्वं       | 63   |
| स न दृश्यः सन्तापकृद्- | 283 | सार्धसहस्रद्वयात्तु      | २२   |
| सन्धान च नवनीत-        | १८२ | सा सुतरां सिख पश्य       | ११८  |
| समवर्धत वर्धयन्नयं     | X3  | साहसेन सहसा              | \$58 |
| समस्तमप्युज्भतु        | १८६ | सितिमानिमवेन्दु-         | 85   |
| समस्ति यताऽऽत्मनो      | १४७ | सुसं च दुःखं च जगतीह     | 878  |
| समाशास्य यतीशानं       | १५५ | सुतजन्म निशम्य           | 84   |
| समुच्छलच्छाखतया        | 9   | सुतदर्शनतः पुराऽसकौ      | 85   |
| समुदारहृदां कः परलोकः  | १३२ | सुत पालनके सुकोमले       | 78   |
| समुदितनेत्रवतीति       | 909 | सुदर्शन त्वञ्च चकोर-     | ४५   |
| सम्पदि तु मृदुलतां     | १७३ | सुदर्शनाख्यान्तिमकामदेव  | 7    |
| सस्फुलतामितोऽनेन       | १५६ | सुदर्शनं समालोक्य        | १३१  |
| सम्भावितोऽतः खलु       | 35  | सुदृढं हृदि कुम्भक-      | \$33 |
| सर्वमेतच भव्यात्मन्    | 40  | सुमनसामाश्रयातिशयः       | १०३  |
| सर्वे ते निजश्सिनः     | 55  | सुमवस्समतीत्य बालतां     | * 3  |
| सर्वेषामभिवृद्धाय      | 90  | सुमनो मनसि भवा-          | 835  |
| सर्वेषामुपकाराय        | 95  | सुमानसस्याय विशावरस्य    |      |
| स वसन्त आगतो हे        | 800 | सुरवर्त्मवदिन्दुमम्बुघेः | 80   |
| स वसन्तः स्वीकियतां    | 808 | सुरसनमशनं लब्ध्वा        | 58   |
| सहकारतरोः सहसा         | १०१ | सुराद्रिरेवाद्रियते      | 35   |
| सहजा स्फुरति यतः       | १०१ | सुरालयं तावदतीत्य        | 88   |

#### [ सुदर्शनीवय 285 स्वरूपं श्रोतुमिच्छामि 88 स्षुवे शुभलक्षरणं स्वाकूतसङ्केतपरिस्पृशापि ७६ सैवा मनोरमा जाता 38 स्वामिन भाजाऽभ्युद्धृतये ११६ सोऽन्यथा तु विमुख-339 स्वार्थत एव समस्तो-85% सोऽप्येवं वचनेन स्वार्थस्यैवं पराकाच्छा सो मे सुदर्शने काऽऽस्था 888 959 स्वीकुवंन् परिसामेना-सोऽस्मै त्वज्ञनकायासौ 33 83 सौन्दर्यमङ्गे किमुपैसि स्त्रिया मुखं पद्मरुखं १६७ १३६ स्त्रिया यदङ्गं समवेत्य सौहार्दमङ्गिमात्रे तु 94 १३६ संगच्छा भयमति मिति 523 [ह] संसारस्फीतये जन्तो-55 संसृतिरसकी निस्सारा 339 हस्ती स्पर्शनसम्बद्धी 309 संस्मर्यतां श्रीजिन-हारे प्रहारेजि समान-37 987 स्त्रेगां तृगां तुल्यमुपा-१६२ हषींकसन्निग्रहरगैकचित्ताः १६२ स्फुरायमाणं तिलकोपमेयं हें तान्त्रिक तदा सु त्वं 939 स्निपतः स जटालवालवान् ४८ हे नाथ मे नाथ मनाग् 840 स्मासाद्य तत्पावन-38 हे नाथ मे नाथ मनी-50 स्यात्पवंत्रतधारसा 358 हे वत्स त्वञ्च जानासि ७६ स्वप्नावलीयं जयतूत्तमार्था ३८ हेऽवनीश्वरि सम्बन्मि 200 स्वयमिति यावदुपेत्य 388 180 हे सुदशंन मया स्वयं कीतुकस्वान्तं 25 हे सुबुद्धे न नाह

# कतिपय क्लिब्ट एवं श्लिब्ट शब्दों का अर्थ

| হাত্ৰ               | ग्रयं         | विश्व | হাৰ্ব            | य्रथं             | ás    |
|---------------------|---------------|-------|------------------|-------------------|-------|
|                     | [羽]           |       | मपवादिता         | बदनामी            | 25    |
| अक                  | दु.ख, पाप ३३  | 839,5 | भ्रपाङ्ग         | कटाक्ष            | ४६    |
| धकन्दता             | दुखदता,       | ६७    | ग्रपाय           | विनाश             | 58    |
| ग्रकारा             | सुदृष्टिवाला  | १६२   | ग्रब्ज           | कमल               | इह    |
| ग्रक्ष              | इन्द्रिय १७८, |       | ग्रभिजात         | उच्च कुलीन        | 85    |
| ग्रङ्गभू            | प्राणी        | EX    | ग्रभिषव          | ग्रभिषेक          | 840   |
| भक्तिह              | बाल, केश      | 38    | ग्रभिसारक        | ग्रतिरमएशी        | ल २१  |
| ग्रम                | चरण           | Ę     | ग्रमा            | ग्रमावस्या ७१     | 4,888 |
| ग्रह्म              | चिह्न         | 888   | ग्रम्बुवाह       | मेघ               | 90    |
| ग्रहता              | माग           | 120   | धयुतनेत्री       | सहस्राक्ष, इन्द्र | ४६    |
| भनर्घता             | ग्रमुल्यता    | 54    | ग्रर             | शोझ ४१,५३         | १२७   |
| ग्रनामिष            | निरामिष       | 99    | अकं              | म्राकड़ा          | 35    |
| ग्रनुढा             | म्रविवाहिता   | 38    | ग्रलि            | भौरा              | 309   |
| अनुका<br>स्रनेकान्त | एकान्त रहित   | 1000  | <b>प्र</b> वतं स | माभूषसा           | २३    |
| भनोक् <b>ह</b>      | वृक्ष         | 35    | भवाय             | निश्चय            | १५६   |
|                     |               | 2,82  | भ्रवि            | भेड़              | 20    |
| ग्रन्धु<br>पदेश     |               | 850   | ग्रसि            | तलवार             | \$8€  |

| २१६                  |                   |           | ि सुर             | वशंनोदय     |         |
|----------------------|-------------------|-----------|-------------------|-------------|---------|
| হাত্ৰ                | श्रथं             | Sa        | शब्द              | ग्रथं       | ás      |
| ग्रहन्               | दिन               | 848       | उत्तरोय           | दुग्ट्टा,   | ७३      |
| ग्रहिमा              | सपं का प्रभ       | गव १४५    | उत्तल, उ          | त्तर सुन्दर | 920     |
| 1                    | [ आ ]             |           | उदछ ।             | स्चिन       | 30      |
|                      |                   | T 05V     | <b>उदन्त्रान्</b> | समुद्र      | 30      |
| ग्राखु               | मूषक, चूह         |           | उदकं              | परिगाम      | 38,50   |
| भ्रागस्              | ग्रपराघ १         |           | उरकण्ठ            | समीप        | ų:      |
| म्रादशं              | दर्पग             |           | उशासक             | श्रावक      | 38      |
| ग्रानक               | नगाड़ा            |           | उपोवित            | उपासा       | ७४,११०  |
| ग्रारात्<br>ग्राराम  | समीप, दूर<br>उपवन |           |                   | [ m: ]      |         |
| आशा<br>आशा           | दिशा १            |           |                   | [ए]         |         |
|                      |                   |           | एकान्त            | एक धर्मपुर  | क्त ११८ |
| म्राजीविष<br>सम्बद्ध |                   |           | एनम्              | पाप,दोष     | 870     |
| ग्राशु               | शीझ               | 888       | ऐन्द्री           | पूर्व दिशा  | 8.8     |
| आस्य                 | मुख               | Х3        | भ्रोतु            | बिलाव       | 278     |
|                      | [ [ ]             |           |                   | [本]         |         |
| इङ्गित               | संकेत, ग्रीभ      | याय १३=   |                   |             |         |
| इन्दरा               | लङ्मी             | ×         | कच                | के श        | হও      |
| इन्दुं               | चन्द्रमा          | 9 4 19    | कदली              | केल वृक्ष   | 988     |
| इला                  | and a             | = ? १ % = | कद्विध            | दुर्देव     | 55      |
|                      | [3]               | 1         | कपर्दक            | कींडी       | 8.3     |
| 4.5                  |                   |           | - करण             | इन्द्रिय    | 888     |
| उत्कर                | राशि, समू         | ह ३०      | , करण्ड           | पिटारा      | 308     |
| उत्तमाङ्ग            | -शिर              | 43, 4?    | करग्रह            | विवाह       | 91      |

| arren .   | ग्रर्थ         | usa.   | হাত্ত    | ग्रथं           | an.    |
|-----------|----------------|--------|----------|-----------------|--------|
| शब्द      |                | 58     | - 1      |                 | da     |
| करत्र     | वलत्र, स्त्री  | ६५     | कोक      | चकवा            | 8. 8.  |
| करीर      | केर-वृक्ष      | 5 6 8  | कौतुक    | बुत्हल,पुष्प    | 35,200 |
| कलत्र     | स्त्री         | ४७     | कौमाल्य  | कीमार्य         | У. 3   |
| कला       | ज्योति         | 54,88  | कौमुद    | प्रमोद ११।      | 9, 239 |
| कलावान्   | चन्द्रमा       | ११७    | कौमुदी   | च।दनी           | ६१     |
| कल्प      | विधि,विधान     | 1886   | क्लै व्य | नपुंसकपना       | 200    |
| कादम्बिनी | मेघमाला        | २४     | क्षराभू  | क्षरा भर        | 238    |
| कापी      | जल-भरो         | २६     | क्षोरोद  | क्षीर सागर      | 75     |
| काममाता   | लक्ष्मी        | 20.    |          |                 |        |
| किएा      | गुरा,स्वभाव    | 378    |          | [祖]             |        |
| कुक्कुर   | कुत्ता ६       | 5,११५  | खञ्जन    | एक चिड़िया      | 240    |
| कुड्मल    | खिलती हुई व    | लो ३३  | खदिर     | खैर का वृक्ष    |        |
| कुण्ड     | क्ँडा          |        | खल       | दुर्जन, खली     |        |
| कुमुहती   | कुमुदिनी       | 880    | खलक्षरा  | ग्रवकाशवाल      |        |
| कुम्भक    | सांस रोकना     | १३३    |          |                 |        |
| कुल्या    | नहर, छोटी      | नदी ४२ |          | [ग]             |        |
| कुशेशय    | कमल            | २८     | ग्वड     | गाल             | 3      |
| कुसुम     | पुष्प, रजःस्रा | व ११३  | गर       |                 | ११६    |
| कुसुमन्धय | भ्रमर          | \$80   | गह्नर    | गुका            |        |
| केकी      | मयूर           | 58     | गह्न सीप | गुफ वासी        |        |
| कैरव      | इवेत कमल       | ¥5     | गारुडो   | सर्पविद्या वेता |        |
| कैरविशाी  | कुमुदिनी       | 280    | ग्राम    | गांव, समूह      | १२६    |

| 220       |              |        |          | [ सुदः           | नोदय  |
|-----------|--------------|--------|----------|------------------|-------|
| হাত্র     | श्रर्थ       | ás     | शब्द     | श्रर्थ           | विष्ठ |
|           | [च]          |        | जरस्     | बुढापा           | १६१   |
| चटिका     | चिड़िया      | १२२    | जल्प     | बकवाद            | 4,208 |
| चरगप      | चारित्रधारी  |        | जव       | वेग              | 3,6   |
| चरु       | नैवेद्य      | [5%    | जानुज    | वैश्य            | Ę:    |
| चातक      |              | 28,82  | जिनप     | जिनेन्द्र        | 83    |
| चातको     | पपीहो        | 8 \$ 8 | जूर्ति   | ज्बर             | 230   |
| चीर       | वस्त्र       | X, 25  |          | [ # ]            |       |
| चेटिका    | दासी         | 122    | भव       | मछली             | 28    |
| चेटी      | दासी         | 378    | मुण्ड    | समूह             | 233   |
| चेल       | वस्त्र       | १५५    |          | [ ]              |       |
|           | [國]          |        | डिम्ब    | छोटा बालक        | १४२   |
| छदा       | छुल          | 83     |          | [त]              |       |
| छवि       | **           | 57,80  | तति      | पंक्ति, श्रेग्गी | 2,4   |
| GIT       |              | 1/1/00 | तमाल     | तमाखुपत्र        | 838   |
|           | [ ज ]        |        | तल्प,    | शय्या, स्त्री    | ¥,25, |
| जगन्मित्र | सूर्य        | १७३    | ताति     | परम्परा          | १७१   |
| जडराशि    | जलराशि,      | €.     | ताम्रचूड | मुर्गा           | 84    |
| जनी       | स्त्री       | 328    | तुक्     | पुत्र ४१, ६७     | , 285 |
| जनु       | जन्म         | 92,30  | तुला     | तुलना            | 57    |
| जनुष्     | जन्म         | 328    | तुर्यं   | चोथा             | 30    |
| जपाश      | जपाकुसुमय    | £3     | तूर्ग    | शीघ              | 87    |
| जम्बल     | नीवू, नारंगी |        | तूल      | विस्तार, रूई     | १३७   |

| शब्दार्थ        | 1               |       |           |               | 5.55   |
|-----------------|-----------------|-------|-----------|---------------|--------|
| शब्द            | धर्म            | पृष्ठ | शब्द      | ग्रयं         | पुष्ठ  |
|                 | []              |       |           | निरपराघ       |        |
| दारा            | स्त्री          | १४७   | निवृँति   | 9             | 24,842 |
| दिवा            | दिन             | 828   | निशा      |               | 8, 848 |
| <b>ह</b> ित     | उन्माद          | १५६   | निशाचर    |               | १५४    |
| दोषाकर          | चन्द्रमा        | १७३   | निश्चे लक | नग्न, वख-र    | हित ७१ |
| द्रुत           | शीघतासे         | 220   | नि:स्व    | दरिद्र        | १४७    |
| द्वादशात्मा     | सूर्य           | 888   |           | [ 7 ]         |        |
| द्विज           | ब्राह्मस्,पक्षी | १२७   | पङ्क      | कीचड़         | १६७    |
| द्विजिह्व       | सर्प १          | 2,23  | पचेलिम    |               | 830    |
|                 | [4]             |       | पर्ग      | विष्णु, मुख्य | -      |
| वारणा           | व्रत-स्वोकृति   | 325   | पण्ड      | षण्ड, नपुंसक  | 3      |
| चिष <b>रा</b> । | बुद्धि          | १६५   | पण्ययोषित | वेश्या        | 808    |
| ध्यामलता        | कालिमा          | 80    | पण्यललना  | 11            | 328    |
| -414/4/41       |                 |       | पतङ्ग     | शलभ           | 308    |
|                 | [ न ]           |       | पद्मिनी   | कमलिनी        | 63     |
| नग              | पर्वत           | 305   |           | कटहल          | 52     |
| नदीप            | समुद्र          | F39   | पयस्विनी  | दुधारू गाय    | ×      |
| नभोग            | श्राकाशागामी    | 88    | पर्व      | व्रतका दिन    | 220    |
| नरप             | नरपाल, राजा     | 20    | पल        | मांस          | 205    |
| नर्म            | विनोट ५३,       | 88%   | पल्वल     | छोटा तालाब    | 4      |
| निधान           | खजाना, भंडार    | 38    | पलाशिता   | मांस-भक्षिता  | 86     |
| निम्नगा         | नदी             | 9     | पवमान     | वायु          | १६३    |

|               |                |         |            | [ सुव         | र्शनोदय |   |
|---------------|----------------|---------|------------|---------------|---------|---|
| হাত্র         | ग्रथं          | वृष्ठ   | হাত্র      | ग्रयं         | पृष्ठ   |   |
| र्पायुवायु ।  | ग्रघोवायु      | 888     | प्रेतावास  | स्मशान        | 3=8     |   |
|               | उपवासके पी     | बे      |            | [ भ ]         |         |   |
| 3             | भोजन करना      | १२६     | भन्दता     | भद्रता,       | ६७      |   |
| पारावार र     | समुद्र         | 358     | भाल        | मस्तक         |         |   |
| पार्व हपद् प  | गारस पत्थर     | ७३      |            |               | X       |   |
| पिक ।         | कोकिल          | 808     | भास्त्रात् | सूर्य         | 33      |   |
| पिशित म       | संस            | १५२     | भुजग       | सर्प, जार     | 580     |   |
| विष्ट प       | ीठी            | १३५     | भूज        | भौरा २८,      | 88 88   |   |
| पुत्तल पु     | तला १२०        | , ? ? ? | भेक        | मेंढक         | १४६     |   |
|               | गयफल,          | १०४,    | भोगवती     | सर्पिग्गी     | 25      |   |
|               | ाष्ठपुरूप<br>- | 205     | भोगी       | सर्प          | ¥ \$    |   |
|               | वित्रता        | 208     |            | [ म ]         |         |   |
| पूर्तना र     | <b>ा</b> क्षसी | 20      | मकरन्द     | पराग, केसर    | २५      |   |
| पूरकरेंग नि   | बल्लाहट        | 888     | मञ्जु      | सुन्दर        | 58      |   |
|               | न्द्रमा        | 288     | मञ्जुल     | मनोहर         | 8.3     |   |
|               | द्रासी         | 30      | मञ्जूलता   | सुन्दरता,     | XX      |   |
| प्रतंत वि     | स्तृत          | १३३     | मधु        | शहद           | XX      |   |
| प्रतिमायोग सि |                | 228     | मधुला      | मधुरा         | 33      |   |
|               | तक्ल           | 3 €     | मनाक्      | जरासा, ग्रत्प | 13      |   |
|               | गऊ             | 5       | मन्तु      | राजा, बुद्धि  | 828     | i |
| प्रशस्ति य    | शोशान          | Ę       | मन्मय      | कामदेय        | 222     |   |
| प्रावृष् व    | परि            | 33      | मरिच       | मिर्च         | 8 7 8   |   |

|             |                 |       |          |                | 19.4.2 |
|-------------|-----------------|-------|----------|----------------|--------|
| शब्द        | ग्रथं           | पृष्ठ | হাত্র    | यर्थ           | पृष्ठ  |
| मरु         | रेगिस्तान       | १६३   | रहस्य    | गुप्त, गोपनीय  | 348    |
| मरुत्सख     | ग्रग्नि         | 83    | रुक्     | कान्ति, रोग    | १६म    |
| महर्ष       | बहुमूल्य        | ११५   | रुक्कर   | अभिलापी        | 7.76   |
| माहषी       | पट्टरानो,भैंस १ | 90,07 | रुख      | सहश            | 238    |
| महिषोचरी    | रानीका जीव      | 039   | रूपाजीवा | विलासिनो       | 858    |
| मार         | काम             | 03    | रेतस्    | वीर्य          | 233    |
| मुरली       | बांसुरी         | १७    | रोदसी    | पृथ्वी वा स्वा | रे १४  |
| मुद्रा      | मुहर, सिक्का    | २६    |          | [ल]            | 4      |
|             | [य]             |       | ललना     | स्त्री         | 388    |
| ययाजात      | नग्न            | १२५   | लुण्टाक  | लुटेरा         | 9719   |
| यहच्छा      | मनमानापना       | १३६   |          | [ ]            |        |
| याम         | पहर             | १२६   | विडिश    | वंसी           | 308    |
| A           | [7]             | 12    | वप्र     | कोट            | 25     |
| रक्ताक्षिका | भेंस            | ७२    | वयस्य    | मित्र, सावी    | y o    |
| रङ्गभू      | रंगमंच          | & K   | वर्मित   | कवच-युक्त      | १३5    |
| रजना        | रात्रि          | 838   | वल्लिकना | वीसा           | 25     |
| रतीशकेतु    | काम-पताका       | 838   | वशा      | हथिनी          | 308    |
| रत्नाकर     |                 | 8.3   | वामा     | स्त्री         | 359    |
| रद          | दांत            | २५    | वासस्    | वस्त्र         | १६२    |
| रम्भा       |                 | ४, ५४ | वाहा     | भुजा           | 20     |
| रव          | शब्द            | 608   | वि       | पक्षी          | 9      |
| रहस्        | एकान्त          | 887   | विघु     | चन्द्रमा       | 3.8    |
|             |                 |       |          |                |        |

| २२४             |                      |     |                   | [ सुबङ        | ाँनोदय |
|-----------------|----------------------|-----|-------------------|---------------|--------|
| হাত্ৰ           | द्यर्थ               | qg. | হাত্র             | भर्ष          | पृष्ठ  |
| विनति           | प्रार्थना            | 59  | शश्वत्            | सदा           | १३७    |
| विपरिए          | हाट, दुकान           | ११५ | शस्य              | उत्तम         | 8,823  |
| विरागभृत्       |                      | 50  | शाखी              | वृक्ष         | 205    |
| विरोधिता        | विरोधपना             | १६  | शास               | कसौटी         | 938    |
| विलोमता         | प्रतिकूलता           | 44  | शाप               | दुराशीष       | 858    |
| विवर            | खिद                  | 25  | शुचिराट           |               | १३३    |
| विषादी          | विष-भक्षी            | 848 | शेवाल             | सेवार, काई    | २७     |
| विसगं           | दान                  | 80  | शैलूष             | नट, ग्रभिनेत  |        |
| वीनता           | गरुड़ाश्रिता         | 285 | श्रणनाड्व         |               |        |
| वृतति           | लता, वृत्ति          | १०३ | श्रग्त्           | देता हुआ      | १२७    |
| वेला            | समय, वारी            | 59  | श्रीपथ            | राजमार्ग      | 45     |
| वंजयन्ती        | पताका, ध्वजा         | 38  | श्रुक्ष           | चिकना         | २७     |
| वैलक्य          | <b>अ</b> स्वाभाविकता | 23  | <b>र</b> वेतांशुक | श्वेत वस्त्र  | 220    |
| <u>व्यपार्थ</u> | निरथंक               | ३५  |                   | [9]           |        |
|                 | [ श ]                |     | षट्चरग            | भौरा          | १०३    |
| शतयज्ञ          | इन्द्र               | 30  | षट्पद             | n             | 305    |
| शय              | हाथ                  | 28  |                   | [祖]           |        |
| चर              | बाएा                 | १७२ | सचिव              | मित्र, मंत्री | 28     |
| शर्करिल         | रेतीला               | 230 | सत्तम             | श्रेष्ठ       | Ę0     |
| शलभ             | पतंगा                | 28  | सदीक्ष            | सहपाठी        | Ę      |
| शवभू            |                      | 920 | सन्धानक           |               | 42     |
| शशाङ्क          | चन्द्रमा             | 28  | सन्निधि           | समीप          | ER     |

| शब्दार्थ ]          | ]            |           |           |               | २२४   |  |
|---------------------|--------------|-----------|-----------|---------------|-------|--|
| शब्द                | ग्रथं        | वृष्ठ     | হাৰৰ      | धर्थ          | पृष्ठ |  |
| सन्निवेश            | रचना         | Ę         | सुमनस्    | पुष्प, सुचेता | 50    |  |
| सप्ताचि             | धरिन         | ३८        | सुरभि     | सुगंघि        | १७३   |  |
| समर्घ               | बहुमूल्य     | ११८       | सुरा      | मदिरा         | 995   |  |
| समाकूत              | ग्रभिप्राय   | 58        | सुराङ्क   | स्वर्गलोक     | 35    |  |
| समुद्राह            | -            | 48        | सेतु      | पुल           | 3     |  |
| सम्ब्यवाय           | मैथुन        | १८६       | सौध       | पक्का मकान    | 25    |  |
|                     | ग्राम्रवृक्ष | 909       | संकाश     | समान          | २७    |  |
| सहिमा               |              | क्त १४५   | संहति     | समूह          | १७२   |  |
| सागस्               | ग्रवराधी     | 99        | स्तनित    | मेघ-गर्जन     | 58    |  |
| सायक                | बागा         | 20        | स्तनन्धय  | शिशु, बालक    | 3,8   |  |
| साल                 | एक वृक्ष     | 808       | स्तम्बक   | गुच्छा        | 803   |  |
| सितद्युति           |              | 50        | स्थविर    | वृद्ध         | १६८   |  |
| सिन्धु              | नदी, समुद्र  |           | स्फीति    | समृद्धि       | 190   |  |
| सुधा                | चूना, ग्रमृत |           | स्फुटि    | भेद खुलना     | 329   |  |
|                     | ग्रमृतवाहिनी |           | स्फुलिङ्ग | चिनगारी       | 30    |  |
| सुबाधुनी<br>सुधांशु | चन्द्रमा     | <b>६६</b> | स्मर      | कामदेव        | 38    |  |
| सुन्दल              | सुन्दर       |           |           | [ह]           |       |  |
| सुपर्वाधिभृ         | 75 (2)       | 85        | हायन      | वर्ष          | 22    |  |
| सुम                 | पुष्प        | X3        | हृषीक     | इन्द्रिय      | १६२   |  |
| 3                   |              |           | 15 -      |               |       |  |

## सुदर्शनोदय - गत - स्क्रयः

| सूक्ति                                  | as   |
|-----------------------------------------|------|
| ग्रहो दुराराध्य इयान् परो जनः           | ४५   |
| करोत्यनूढा स्मयकौतुक न                  | 3 8  |
| किमु बीजव्यभिवारि श्रंकुर:              | ४६   |
| गृहच्छिद्रं परीक्ष्यताम्                | १४७  |
| जिनधर्मो हि कथज्जिदित्यतः               | ४७   |
| तिष्ठेत्सदाचारपरः सदाऽऽर्यः             | १८४  |
| धर्माम्बुवाहाय न कः सपक्षी              | 90   |
| प्रायः प्राग्भवभाविन्यौ                 |      |
| प्रीत्यप्रीती च देहिनाम्                | ६८   |
| फलतीष्टं सतां रुचि:                     | 3,2  |
| भुवि वर्षामिव चातक:                     | 85   |
| लतेव तरुगोजिमता                         | . 45 |
| लोहोऽय पार्वद्वदाऽख्चति हेमसत्त्रम्     | ७३   |
| विह्नः किं शान्तिमायाति                 |      |
| क्षिप्यमारोन दाहरा।                     | १७७  |
| वाबिन्दुरेति खलु शुक्तिषु मौक्ति कत्वम् | ७३   |
| सत्सम्प्रयोगवशतोऽङ्गवतां महत्त्वम्      | ७३   |
| सम्पतित शिरस्येव सूर्यायोचालितं रजः     | १७६  |
| स्वभावतो ये कठिना सहेरं                 |      |
| कुतः परस्याभ्युदयं सहेरन्               | 80   |
| सुगन्धयुक्तापि सुवर्णमूर्तिः            | 80   |
| Carrier .                               |      |

### छन्द-सूची

सुदर्शनोदयकी रचना संस्कृत श्रीर हिन्दीके जिन छन्दों में की गई है उनकी सूची इस प्रकार है:—

| संस्कृत छन्द    | हिन्दी छन्द             |
|-----------------|-------------------------|
| इन्द्रवज्ञा     | प्रभाती                 |
| उपेन्द्रवज्रा   | काफी होलिकाराग          |
| उपजाति          | कव्वाली                 |
| वियोगिनी        | छंदचाल                  |
| वसन्ततिलका      | रसिकराग                 |
| दुतविलम्बित     | सारंगराग                |
| शादूँलविक्रीडित | <b>इ</b> यामकल्याग् राग |
| वैतालीय         | सौराष्ट्रीयराग          |

इनके मितिरिक्त अनेक गीतोंको रचना हिन्दी पद्यस्चनामें प्रसिद्ध भनेक तर्जों पर की गई है। उनकी विगत इस प्रकार है:—

१. पृ ६२ 'भो सूखि जिनवरमुद्रां पश्य' इत्यादि गीतकी चाल-

'जिनगुरा गावो जी ज्ञानी जाते सब संकट टर जाय' की तर्ज पर।

- २. १० ८७ 'तव देवांझिसेवां' इत्यादि गीतकी चाल-'वयां न लेते खबरियां हमारी जी' की तर्ज पर।
- ३. पृ० ११३ 'प्रभवति कथा परेगा' इत्यादि गीतकी चाल-'मुनिये महावीर भगवान् हिंसा दूर हटाने वाले, की तर्ज पर।
- पृ० १२७ 'घनघोर सन्तमसगात्री' इत्यादि गीतको चाल-'हित कहत दयाल दयातें सुनो जीया जिय भोरेको बातें, की तर्ज पर।
- पृ० १३१ 'चन्द्रप्रभ विस्मरामि न त्वाम्' इत्यादि गीतकी चाल-'दीनानाथ काटो क्यों न करम की बेड़ो जो' की तजंपर।
- ६. पृ० १३२ 'सुमनो मनित भवानिति घरतु' इत्यादि गीतको चाल-'तेरी बोली प्यारी मुक्ते लगे मेरे प्रभुजी' की तजं पर।
- पृ० १५६ 'जिनयज्ञमहिमा ख्यातः इत्यादि गीतकी चाल-'मैं तो थारी आज महिमा जानी' की तर्ज पर।
- पृ० १७० 'देवदत्तां सुवाएति सुवित् सेवय' इत्यादि गीतकी
   चाल-'जिनवाएति हम सबको सुना जांयगे' की तर्ज पर ।
- रः पृ०१७१ 'इह पश्याङ्ग सिद्धशिला भाति । "; " »

### शुद्धिपत्र

मशीनकी खराबी श्रीर मशीनमैनकी श्रसावधानीसे रेफ श्रीर ऊपरी मात्राएं श्रनेक स्थानों पर टूट गई हैं, तथा कितने हो स्थानों पर पदके मध्यवर्ती श्रधिक्षर भी टूट गये हैं, या छपने से रह गये हैं। उनमेंसे सहज ही ध्यानमें श्रा जानेवाले ऐसे स्थलोंको शुद्धिपत्रमें नहीं दिया जा रहा है।

| 3.0   |        | a con in see   |             |
|-------|--------|----------------|-------------|
| पृष्ठ | पंक्ति | ष्रशुद्ध       | शुद्ध       |
| 8     | 88     | घागुत्तमा      | वागुत्तम    |
| . 7   | 5      | गुगाीधान-      | गुगाीवान-   |
| . 5   | १६     | -पह्नवानि      | पल्वलानि    |
| १७    | Ę      | -वह्नयां       | वल्ल्यां    |
| 20    | 20     | -मासीद्धहु-    | मासी द्वहु- |
| 22    | 88     | महवोद          | महाबीर      |
| 38    | 83     | -पूर्वका       | -पूर्विका   |
| 38    | १५     | वृथ्वी         | पृथ्वी      |
| 33    | 2      | कुड्लम         | कुड्मल      |
| 33    | 88     | प्राणिमात्राका |             |
| 38    | 3      | हाथ पैर        | हाथ         |
| ₹X    | 5      | मावार्थ-       | भावार्थ-    |
| 3 %   | 20     | वृषभाव         | वृत्तभाव    |
| 30    | 88     | वर्ततो         | वर्तते      |
| 83    | 5      | -वतार          | -वतारं      |
| 8x    | 28     | चाभिषिषे च     | चाभिषिषेच   |
| 80    | 5      | चन्द्रका       | चन्द्रको    |
|       |        |                |             |

| 85   | 20 | चकार तस्य        | तस्य चकार        |
|------|----|------------------|------------------|
| X0   | 20 | व्रज-            | व्रज-            |
| ¥0   | 38 | श्रम्मणा द्वे    | श्रग्गनाङ्गे     |
| xx   | Ę  | सकविल-           | सकल-             |
| प्रद | 38 | वयस्यैरि         | वयस्यैरिति       |
| ĘX   | 38 | नेदमनुमन्द-      | नेदमनुसन्द-      |
| ६७   | १६ | -नस्ोत्थ-        | नस्येथ-          |
| ७३   | 80 | संयोगगे          | संयोगसे          |
| ७३   | 80 | प्राशायोंके      | प्राश्यियोंको    |
| bx   | 3  | ऽसान्            | ऽगान्            |
| 30   | 7  | -तर्परो          | तर्भणं           |
| 50   | ¥  | दृष्टिपथमपि      | <b>ह</b> ष्टिमपि |
| 58   | 3  | मलयागिरे         | मलयगिरे          |
| 54   | 88 | फलमिष            | फलमपि            |
| 55   | 80 | सुबेश            | सुवेश            |
| 03   | 82 | षायात्           | पायात्           |
| 93   | 88 | भवे-             | भवे-             |
| 83   | 3  | भयेनाढ्य         | भयाढ्य           |
| EX   | 38 | प्रासादप-        | प्रासादोव-       |
| 03   | 8  | दातु             | दातुं            |
| 03   | 88 | सा रो-           | सारो-            |
| 03   | 84 | -त्य <b>स्म-</b> | -त्यस्मि         |
| 23   | 3  | किञ्चत्          | कि ख़ित्         |
| 25   | १६ | -शालीनि          | -शालिनि          |
|      |    |                  |                  |

| १०३ | 85 | -सेनेन यः    | -सेननय       |
|-----|----|--------------|--------------|
| 205 | 5  | -करबेन       | -कत्वे       |
| 205 | 23 | -ताप्त्वा    | -तामाप्त्व   |
| 308 | 28 | रसनया तया    | रसनयात्तय    |
| 880 | 20 | कमलिनी       | कमोदिर्न     |
| 220 | 9  | गद येवं      | गदस्येव      |
| १२० | Ę  | किलाप-       | किलोप-       |
| 122 | 20 | तो टी        | तो चेटी      |
| 270 | 5  | भीषता        | भीषसाता      |
| 232 | 23 | नेति         | नेति तावत्   |
| 880 | 83 | निष्कसय-     | निष्कासय-    |
| 883 | 3  | तेन प्रोक्त  | प्रोक्ते तेन |
| 285 | 8  | हि या        | हि मा        |
| 388 | 3  | माह          | मोह          |
| 244 | 15 | बह           | बहु          |
| १६० | 90 | सुदर्शनस्य   | सुदर्शनेष्ट  |
| १६५ | 88 | तो           | सो           |
| १७२ | ą  | कुचेष्टा     | कुचेष्टां    |
| १७२ | 88 | -रष्यशेषा    | रप्यशेषा     |
| १७३ | 8  | उनको         | उनकी         |
| १७४ | 80 | स्वामिस्त्व- | स्वामिस्त्व- |
| १८१ | 9  | स्व थं-      | स्वार्थ      |
| 253 | 3  | वस्तुग्रोंका | वस्तुग्नोंको |
| १८४ | x  | <b>धार</b> स | षारण कर      |
|     |    |              |              |

१६३ १४ परमथ- परमघ-१६६ ७ लेकर लेकर शुभ २०० १० घिस कर विस

#### अर्थ - संशोधन

१. पृ० ४५ श्लोक ३२ का अर्थ इस प्रकार पढ़े -

जैसे वर्षाऋतुमें पानी बरसनेके कारए। भूतल पर की बड़ हो जातो है और शरद ऋतुके आने पर वह सूख जाती है, एवं लोगोंका मन प्रसन्नतासे भर जाता है, उसी प्रकार सुदर्शन बाल-पनेमें होनेवाली जड़ता (अज्ञता) का अपकार (विनाश) करनेवाली और लोगोंके मनको प्रसन्न करनेवाल युवावस्थाको प्राप्त हुआ। २. पृ० ६७, इलोक १४ का अर्थ इस प्रकार पढें —

इस बलोकमें 'तमाश्विन' तथा 'मेघहर' ये दोनों ही शिलष्ट पद हैं। इनका दूसरा अर्थ- 'तम् + अर्थु + इनं, तथा 'मे + अघहर' ऐसी सन्धिके तोड़नेपर- 'शीझ ही मेरे अधको नाश करनेवाले उन 'इन' अर्थात् 'साधुओं के स्वामी मुनिराज' होता है। अतः इस ब्लोकके अर्थंकी तीसरी पंक्तिसे आगे इस प्रकार पढं- 'ठीक इसी प्रकार मुफ जैसों के शीझ ही पापको नाश करनेवाले मुनिराजको पाकर'।

३, पृ० ७८ श्लोक४४ में प्रयुक्त 'नमदाचरण' पदके 'न + मदाचरण' और नमद + ग्राचरण' ऐसे दो अर्थ विवक्षित हैं। अतः अर्थको दूसरी पक्ति 'नशीली वस्तुओंका सेवन न करें और विनीत भाव घारण करके बृद्धजनोंकी आज्ञाको स्वीकार करें।' इस प्रकार पढ़ना चाहिए।